
RPIÙ BREVE È LA NOTTE

	 Al di fuori del contesto liturgico, «avvento» 
non è parola tra le più frequenti. Comunque, 
quando la si impiega, indica una realtà già pre-
sente: «l’avvento del cristianesimo ha mutato la 
storia del mondo», o per essere più profani: «con 
l’avvento dell’automobile l’isolamento dei piccoli 
paesi è cessato», «con l’avvento di Internet si è 
rivoluzionata la comunicazione», e così via. Lo 
specifico della fede sta invece nell’associare que-
sto termine non solo a qualcosa di già avvenuto, 
ma anche a un’attesa: quale?
	 Nel senso più comune, si tratta di atten-
dere la festa di Natale. Il più delle volte, è un 
atteggiamento legato all’infanzia. Tutti gli adul-
ti ricordano i tempi passati, in cui si aspettava 
che giungesse il regalo tanto desiderato. Allora si 
contavano i giorni che ci separavano da quella 
gratificante data. Una consuetudine propria dei 
paesi di lingua tedesca, conosciuta – almeno fino 
a non molto tempo fa – anche dalle nostre parti, è 
quella dei calendari dell’Avvento. Si tratta di una 
versione più infantile e quotidiana delle quattro 
candele accese in progressione. Ogni giorno il 
bambino apre una finestrella in attesa di giungere 
a quella grande e doppia della vigilia di Natale.
	 Se ci si riflettesse, da ciò si ricaverebbe un in-
segnamento da non sottovalutare: conosciamo la 
meta (tutti sanno che l’ultima finestra rappresen-
terà una Natività), ma ignoriamo che cosa esatta-
mente ci capiterà lungo la strada (non sappiamo 
quale disegno troveremo nella finestrella del gior-
no dopo). Ignoriamo che cosa ci riserverà la vita, 
ma chi ha fede è certo dell’incontro definitivo, 
anche se non della data in cui esso avverrà.
	 La liturgia nel corso di quattro settimane pre-
para i fedeli alla solennità di Natale. Quanto le è 
proprio è farci rivivere un’attesa antica, insegnan-
doci di nuovo ad attendere. La sintesi di questi 
due atteggiamenti si chiama speranza. L’Atteso 
è già giunto, tuttavia si è chiamati non solo a ri-
cordare, ma anche a sperare. Anche noi, come 

i bimbi, conosciamo la meta mentre restiamo 
all’oscuro delle sorprese, belle, ma non di rado 
anche dolorose, nascoste dietro le finestrelle del 
nostro immediato domani.
	 L’analogia tra lo spirito dell’Avvento e il ca-
lendario che lo ricorda è molto parziale. Anzi 
in un punto qualificante essa è del tutto assente. 
Sappiamo che cosa c’è dietro la grande finestra 
del 24 dicembre, perché quel giorno è ritornato 
già molte volte. Non a caso con l’Avvento inizia 
il ciclo liturgico, espressione legata per forza di 
cose alla ripetizione. La meta del nostro definitivo 
domani è invece posta sotto l’insegna della novità 
di Dio, che nessun calendario sarà mai capace di 
scandire: «Ora, ciò che si spera, se è visto, non è 
più oggetto di speranza» (Rm 8,24). L’ultimo ap-
prodo è certo, ma non è ancora rappresentabile. 
Solo Dio sa con precisione che cosa ci riserva la 
finale, duplice finestra.
	 Nella seconda lettura, Paolo ci presenta uno 
stile di vita legato all’anticipazione. La notte è 
avanzata e il giorno si avvicina. Che dobbiamo 
fare? Non già vivere facendo proprie le abitudi-
ni dei nottambuli (orge, ubriachezze, lussurie); al 
contrario occorre adottare, quando si è ancora 
nella notte, i comportamenti che saranno propri 
del giorno. La notte si è abbreviata, però non è 
ancora finita. Secondo l’Evangelo, vivere all’inse-
gna dell’anticipazione di quanto dovrà avvenire 
comporta un’esistenza trascorsa nell’orizzonte 
del regno di Dio. Il suo sigillo si trova nelle Beati-
tudini (Mt 5,3-12). La fede e la speranza ci dico-
no che nella finestrella, anche angusta, del nostro 
oggi e del nostro immediato domani, brilla già la 
luce di una Presenza.

pla Parola in cammino
Piero Stefani

I domenica di Avvento
Is 2,1-5; Sal 121; Rm 13,11-14; Mt 24,37-44

A n n o  L i t u r g i c o  A 1 2016

G
hi

rla
nd

ai
o,

 S
an

 G
iro

la
m

o 
ne

llo
 st

ud
io

, 1
48

0.
 C

hi
es

a 
di

 O
gn

iss
an

ti,
 Fi

re
nz

e.


