Il Dicastero per la dottrina della fede su
alcuni titoli mariani riferiti alla cooperazione
di Maria all’'opera della salvezza

Dietro questa nota dottrinale intitolata Mater
populi fidelis su alcuni titoli mariani riferiti
alla cooperazione di Maria all’opera della sal-
vezza, come ha dichiarato il prefetto del dica-
stero, card. Victor Manuel Fernandez, «c’é una
ricca storia di decenni): essa «risponde a nu-
merose domande e proposte (...) giunte presso
la Santa Sede soprattutto negli ultimi 30 anniy,
tra cui uno studio avvenuto attorno al 1996. Il
documento, pubblicato il 4 novembre 2025,
non solo «chiarisce in che senso sono accetta-
bili 0o meno alcuni titoli ed espressioni riferity
a Maria», ma «si propone di approfondire i
corretti fondamenti della devozione mariana)
(Presentazione) relativamente alla «coopera-
zione di Maria all’opera della salvezza». In par-
ticolare, & «sempre inappropriato usare il ti-
tolo di Corredentrice), che «rischia di oscurare
Punica mediazione salvifica di Cristo». Analo-
gamente «€ necessaria una speciale prudenza
nell’applicare a Maria» il «titolo di “Media-
trice”»n: «di fronte alla tendenza ad ampliare la
portata della cooperazione di Maria, partendo
da questo termine», ne viene specificata «sia
la preziosa portata sia i limiti». La Nota si sof-
ferma poi sul titolo di «Madre dei credenti»,
approfondendo I’aspetto della maternita spi-
rituale di Maria, e particolarmente su quello
di «Madre della grazia». La conclusione invita
a contemplare Maria come «Madre del popolo
fedelen. La firma di papa Leone XIV esplicita
il valore del documento come parte del magi-
stero ordinario della Chiesa.

Stampa (4.11.2025) da sito web www.vatican.va.

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

anta Sede | DOTTRINA DELLA FEDE

Mater populi
fidelis

Presentazione

La presente Nota risponde a numerose domande
e proposte che sono giunte presso la Santa Sede negli
ultimi decenni — in particolare presso questo dicaste-
ro — circa questioni riguardanti la devozione mariana
e particolarmente alcuni titoli mariani. Sono questio-
ni che hanno suscitato preoccupazioni presso gli ul-
timi pontefici e che sono state ripetutamente trattate
nel corso degli ultimi trent’anni nei diversi ambiti di
studio del dicastero, come congressi, sessioni ordina-
rie, ecc. Ci0 ha permesso a questo dicastero di di-
sporre di un materiale abbondante e ricco che ¢ alla
base della presente riflessione.

Questo testo, mentre chiarisce in che senso sono
accettabili o meno alcuni titoli ed espressioni riferiti
a Maria, allo stesso tempo si propone di approfon-
dire 1 corretti fondamenti della devozione mariana,
precisando il posto di Maria nella sua relazione con
1 fedeli, alla luce del mistero di Cristo quale unico
Mediatore e Redentore. Cio implica una fedelta pro-
fonda allidentita cattolica e, allo stesso tempo, un
particolare sforzo ecumenico.

Il motivo di fondo che attraversa queste pagine
¢ la maternita di Maria nei confronti dei credent,
questione che ritorna spesso, con affermazioni che
vengono riprese molte volte, arricchendole e comple-
tandole, come in una spirale, con delle nuove consi-
derazioni.

La devozione mariana, che la maternita di Maria
suscita, ¢ presentata qui come un tesoro della Chie-
sa. Non si tratta di correggere la pieta del popolo
fedele di Dio, che riscopre in Maria rifugio, forza,
tenerezza e speranza, quanto soprattutto di valoriz-
zarla, riconoscerne la bellezza e promuoverla, dal
momento che essa ¢ un’espressione mistagogica e
simbolica di quell’attitudine evangelica di fiducia
nel Signore che lo stesso Spirito Santo suscita libe-
ramente nei credenti. Infatti, i poveri «incontrano
la tenerezza e I'amore di Dio sul volto di Maria. In

79



lei loro vedono riflesso il messaggio essenziale del
Vangelo» (Consiglio episcopale latinoamericano, V
Conferenza generale dell’episcopato latinoamericano e
dei Caraibi [Aparecida, 13-31.5.2007], n. 265. Cita-
to nel n. 78 della Nota).

Allo stesso tempo, esistono alcuni gruppi di ri-
flessione mariana, pubblicazioni, nuove forme di
devozione e richieste di dogmi mariani che non
presentano le stesse caratteristiche della devozione
popolare ma che, in definitiva, propongono un de-
terminato sviluppo dogmatico e si esprimono inten-
samente attraverso le piattaforme mediatiche, risve-
gliando, con frequenza, dubbi nei fedeli piu sem-
plici. A volte sono reinterpretazioni di espressioni
impiegate nel passato con significati diversi. Percio,
il presente documento prende in considerazione
tali proposte, per indicare in che senso alcune di
esse rispondono a una devozione mariana genuina
e ispirata al Vangelo, o in quale senso altre devono
essere evitate, perché non favoriscono un’adeguata
comprensione dell’armonia del messaggio cristiano
nel suo insieme.

D’altra parte, in diversi passaggi di questa
Nota si offre un ampio approfondimento biblico
che aiuta a mostrare come I'autentica devozione
mariana non compare solamente nella Tradizio-
ne della Chiesa ma gia nelle sacre Scritture. Tale
rilevante traccia biblica viene qui accompagnata
da testi dei padri, dei dottori della Chiesa e degli
ultimi pontefici. In questo modo, piu che porre
limiti, la Nota cerca di accompagnare e sostenere
I’amore a Maria e la fiducia nella sua intercessio-
ne materna.

VicTorR MANUEL card. FERNANDEZ,

prefetto

Introduzione

1. [MATER pOPULI FIDELIS| La Madre del popo-
lo fedele! & contemplata con affetto e ammirazio-
ne dai cristiani poiché, dato che la grazia ci rende
somiglianti a Cristo, Maria ¢ I’espressione emi-
nente dell’azione con cui lui trasforma la nostra
umanita; ed ¢ anche la manifestazione femminile
di tutto ci0 che la grazia di Cristo puo operare in
un essere umano. Dinanzi a tale bellezza, spinti
dall’amore, molti fedeli hanno sempre cercato di
riferirsi alla Madre con le parole piu belle e hanno

I Cf. sant’AcosTINO D’IPPONA, De sancta virginitate, 6: PL

40, 399.

It ReEegNno - pocumMENTI 3/2026

esaltato 1l posto peculiare che lei occupa insieme a
Cristo.

2. Recentemente, questo dicastero ha pub-
blicato le Norme per procedere nel discernimento
di presunti fenomeni soprannaturali’> E frequen-
te che, in relazione con questi fenomeni, si uti-
lizzino determinati titoli® ed espressioni riferiti
alla vergine Maria. Tali titoli, alcuni dei quali gia
presenti nei santi padri, non sempre si utilizzano
con precisione; a volte viene cambiato il loro si-
gnificato oppure vengono fraintesi. Al di la dei
problemi terminologici, alcuni titoli presentano
importanti difficolta relativamente al contenuto,
dal momento che con frequenza ne deriva un’er-
rata comprensione della figura di Maria, con serie
ripercussioni a livello cristologico,* ecclesiologico’
e antropologico.b

3. Nell'interpretazione di questi titoli riferiti
alla vergine Maria, si tratta di come intendere I’as-
sociazione di Maria all’opera redentrice di Cristo,
vale a dire: «Qual ¢ il significato di questa coope-
razione singolare di Maria nel piano della salvez-
za?».” Il presente documento, senza voler esaurire
la riflessione né essere esaustivo, vuole mantenere
il necessario equilibrio che, all'interno dei misteri
cristiani, deve stabilirsi tra I’'unica mediazione di
Cristo e la cooperazione di Maria all’opera della
salvezza, e desidera mostrare anche come questa
s1 esprime in diversi titoli mariani.

La cooperazione di Maria
nell’'opera della salvezza

4. Tradizionalmente, la cooperazione di Maria
all'interno dell’opera della salvezza ¢ stata affrontata
in una duplice prospettiva: sia dal punto di vista della
sua partecipazione alla redenzione oggettiva, portata a
compimento da Cristo nella sua vita e particolarmen-
te con la sua Pasqua, sia a partire dall'influsso che lei

2 DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Norme per pro-
cedere nel discernimento di presunti fenoment soprannaturali,
17.5.2024: AAS 116(2024), 771-794; Regno-doc. 11,2024,351.

3 In alcuni di questi fenomeni, o apparizioni, la vergine
Maria ¢ denominata col titolo di Corredentrice, Redentrice,
Sacerdote, Mediatrice, Mediatrice di tutte le grazie, Madre
della grazia, Madre spirituale, ecc.

+ Cf. Paoro VI, esort. ap. Marialis cultus, 2.2.1974, n. 26:
AAS 66(1974), 136-139; EV 5/52.

5 Cf. dvi, n. 28: AAS 66(1974), 139-141; EV5/55.

6 Cf. i, n. 37: AAS 66(1974), 148-149; EV5/68.

7 San Grovannt Paoro 11, Udienza generale: Maria singola-
re cooperatrice della redenzione (Gv 19,25-26) (9.4.1997), n. 3:
L’Osservatore romano 10.4.1997, 4.

80



altualmente esercita verso coloro che sono stati reden-
ti. In realta, tali prospettive sono tra esse relazionate e
non possono essere affrontate in maniera isolata.

5. La partecipazione di Maria all’opera salvifica
di Cristo ¢ attestata dalle Scritture, che presentano
I’evento salvifico realizzato in Gesu Cristo come
una promessa, negli scritti veterotestamentari e
come un compimento, nel Nuovo Testamento. Cosi,
gia si intravede Maria in Gen 3,15, perché lei ¢ la
Donna che partecipa alla vittoria definitiva contro
il serpente. Ecco perché non sorprende che Gesu si
rivolga a Maria con 'appellativo di «Donna» sul-
la scena del Calvario (Gv 19,26). Anche a Cana,
Gesu la chiama «Donna» (Gv 2,4), rinviando a
Maria e alla sua funzione, insieme a lui, nell’«ora»
della croce.

6. In quell’«ora», si rende manifesta la coope-
razione di Maria, la quale ritorna a pronunciare
il «si» dell’annunciazione e, in quel sacro momen-
to, il Vangelo passa dal collocare sulle labbra di
Gesu la parola «Donna» (Gv 19,26) al presenta-
re Maria come «Madre» (Gv 19,27). Quando il
Vangelo spiega che, in risposta, il discepolo — il
quale rappresenta tutti noi — la accolse, utilizza
un verbo (lambano) che nel Vangelo assume 1l si-
gnificato di «accoglienza» da parte della fede (cf.
Gv 1,11-12; 5,43 e 13,20). Si tratta dello stesso
verbo che il quarto Vangelo impiega per dire che
la luce venne tra i suoi e questi non 1’«accolsero»
(Gv 1,11). Vale a dire, il discepolo che occupava il
nostro posto accanto a Maria, I’accolse come Ma-
dre nella fede. Solo dopo l’affidamento di Maria
come Madre, Gesu riconoscera che «ogni cosa era
compiuta» (Gv 19,28). Questa solenne allusione
al compimento impedisce di interpretare I’episo-
dio in maniera superficiale. La maternita di Ma-
ria nei nostri confronti fa parte del compimento
del piano divino che si realizza con la Pasqua del
Cristo. In maniera simile, I’Apocalisse presenta la
«Donna» (Ap 12,1) come madre del Messia (cf.
Ap 12,5) e come madre del «resto dei suoi figli»
(Ap 12,17).

7. Conviene ricordare che Maria di Nazaret
puo essere considerata il «testimone privilegia-
to»8 dei fatti dell’infanzia di Gesu? che appaio-
no nei Vangeli (cf. Le 1-2; Mt 1-2). Nel prologo
del suo Vangelo, Luca avverte 1 lettori: «Poiché
molti hanno cercato di raccontare con ordine gli

8 FraNCESCO, Omelia nel Giubileo straordinario del-
la misericordia: santa messa e apertura della porta santa,
8.12.2015: AAS 108(2016), 8.

9 Cf. san Glovannt Paoro 11, lett. enc. Redemptoris Mater,
25.3.1987, n. 26: AAS 79(1987), 396; EV 10/1347.

It ReEegNno - pocumMENTI 3/2026

avvenimenti che si sono compiuti in mezzo a noi,
come ce li hanno trasmessi coloro che ne furo-
no testimoni oculari fin da principio», anch’egli
ha deciso «di fare ricerche accurate su ogni cir-
costanza, fin dagli inizi» (Lc 1,1-3). Fra questi te-
stimoni oculari risalta Maria, protagonista diret-
ta del concepimento, della nascita e dell'infanzia
del Signore Gesu. La medesima cosa si puo dire
dei racconti relativi alla passione, quando stava
«presso la croce di Gesu sua madre» (Gv 19,25),
e in attesa della Pentecoste, quando gli apostoli
erano «in preghiera, insieme ad alcune donne e a
Maria, la madre di Gesu» (At 1,14).

8. Nel Vangelo di Luca, Maria ¢ la nuova Fi-
glia di Sion che riceve e trasmette la gioia della sal-
vezza. Luca raccoglie le promesse profetiche che
annunciavano la gioia messianica (cf. Sof 3,14-17;
Zac 9,9). In lei st adempiono le promesse che fece-
ro saltare di gioia Giovanni Battista (cf. Lc 1,41).
Elisabetta si presenta come indegna di ricevere la
visita di Maria: «A che cosa devo che la madre del
mio Signore venga da me?» (Lc 1,43). Elisabetta
non dice: «Chi sono io perché il mio Signore venga
a me?». Essa si riferisce direttamente alla madre,
per questo noi possiamo avvertire l'inseparabile
connessione tra la missione del Cristo e quella di
Maria. Elisabetta parla colma di Spirito Santo (cf.
Lc 1,41), in maniera tale che il suo atteggiamento
dinanzi a Maria si presenta come un modello di
fede. Le seguenti parole che lei pronuncia, mossa
dallo Spirito, sono: «Benedetta tu fra le donne e
benedetto il frutto del tuo grembo!» (Lc 1,42). Sor-
prende il fatto che, sotto I’azione dello Spirito, non
le basta chiamare Gesu «benedetto», ma chiama
«benedetta» anche la madre: in questo momento
di gioia messianica li contempla intimamente uniti.
Maria qui appare come colei che ¢ «beata» per ec-
cellenza: «Beata colei che ha creduto» (Lc 1,45); «il
mio spirito esulta» (Lc 1,47); «tutte le generazioni
mi chiameranno beata» (Lc 1,48). Cio assume an-
cora maggior importanza se si nota che, nel Vange-
lo secondo Luca, questa felicita non appare come
uno stato d’animo bensi come il compimento delle
promesse messianiche nei piccoli (cf. Lc 6,20-22), 1
quali ricevono una ricompensa grande nel cielo (cf.
Lc 6,23).

9. Nei primi secoli del cristianesimo, 1 santi padri
si interessarono anzitutto della maternita divina di
Maria (Theotokos), della verginita perpetua (Aeipar-
thenos), della sua perfetta santita, libera dal peccato
per tutto il tempo della sua vita (Panagia) e per la sua

81



funzione di nuova Eva,!? concentrando nel mistero
dell’incarnazione la riflessione sull’associazione di
Maria alla redenzione di Cristo. Il «si» di Maria, in
risposta al saluto dell’arcangelo Gabriele, affinché il
Verbo di Dio si facesse carne nel suo grembo (cf. Lc
1,26-37), da all’essere umano la possibilita di essere
divinizzato. Per questo, sant’Agostino chiama la Ver-
gine «cooperatrice» nella redenzione, sottolineando
tanto I’azione di Maria unita a Cristo quanto la sua
subordinazione a lui, perché Maria coopera con Cri-
sto affinché nascano «nella Chiesa 1 fedeli»!! e, per
questo, la possiamo chiamare Madre del popolo fedele.

10. Durante il primo millennio, la riflessione sul-
la vergine Maria nella Chiesa rimanda alla liturgia.
La grande e ricca diversita delle tradizioni liturgiche
dell’Oriente cristiano intendeva essere un’eco fede-
le della sacra Scrittura, dei concili e dei padri della
Chiesa. La lex orandi, che divenne lex credend:, pla-
sma la mariologia orientale partendo dall’innografia,
fino all’iconografia e alla pieta popolare.!2 Per esem-
pio, a partire dal V secolo si fissano in Oriente le feste
mariane che successivamente, nel VII secolo, passa-
rono in Occidente. La partecipazione della Madre di
Dio all’opera della salvezza si commemora non solo
nelle anafore e nelle liturgie eucaristiche delle Chiese
orientali, ma soprattutto attraverso 1 testi innografi-
ci impiegati nelle ore canoniche, presenti nelle dif-
ferenti tradizioni liturgiche dell’Oriente cristiano.
Nell’innografia, abbondano le composizioni dedicate
a Maria con allegorie bibliche,!3 nelle quali si invoca

10 TLa relazione tra Adamo e Cristo che appare nei testi
di san Paolo (Rm 5,18-19 e 1Cor 15,22) servi ai santi padri
per stabilire il parallelo Eva-Maria. Per esempio, san GIusTI-
No, Dialogus cum Tryphone, 100, 5-6: PG 6, 710CD-711A;
sant’IRENEO DI LIONE, Adversus haereses, 111, 22, 4: PG 7/1,
959C-960A; TERTULLIANO, De carne Christi, 17, 5: PL 1, 782B.
Tale parallelismo antitetico Eva-Maria ¢ il primo avvicinamen-
to dei santi padri al tema della cooperazione della Vergine all’o-
pera redentrice del Cristo: se Eva ha portato la perdizione, la
fede di Maria ci ha portato la salvezza. La grande abbondanza
di testimoni nella patristica, sopra il tema della Vergine come
nuova Eva, ci offre elementi interessanti dal punto di vista teo-
logico: a) Maria e la donna, perché in Maria la donna ritorna
al suo splendore primitivo e incontra la sua definitiva comple-
tezza; b) Maria e Cristo come sposa-socia, che costituisce con
suo Figlio il binomio esemplare e salvifico della ricapitolazione
o restaurazione messianica; ¢) Maria e la Chiesa, stabilendosi in
Maria una doppia relazione con la Chiesa, quella della esem-
plarita, come prototipo, e quella di Madre della Chiesa.

I Sant’AGosTINO D’'IPPONA, De sancta virginitate, 6: PL
40, 399.

12 Cf. san Giovannt Paoro II, Redemptoris Mater, n. 31:
AAS 79 (1987), 402-403; EV 10/1362.

13 Per esempio, cf. santEFREM, Hymni de Nativitate: SC
459; san GIOVANNI DAMASCENO, In dormitione Deiparae 1, 8:
SC 80, 100-104.

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

I'intercessione della Madre di Dio, che consentiran-
no un approfondimento del mistero fondamentale
dell’incarnazione e il suo significato in vista della re-
denzione in Cristo, con un linguaggio colmo di sim-
bolismo poetico, capace di esprimere lo stupore e la
meraviglia di coloro che, essendo della stessa stirpe di
Maria, contemplano 1 prodigi che I'Onnipotente ha
operato in lei.!*

11. L'insegnamento dei primi concili ecumeni-
ci comincia a delineare il dogma di Maria Madre
di Dio, proclamato quindi in quello di Efeso. I’O-
riente cristiano sempre ha sostenuto dottrinalmente
quei dogmi definiti da questi primi concili, almeno in
quelle Chiese che hanno accettato i concili di Efeso e
di Calcedonia. Allo stesso tempo, ha accolto nelle sue
tradizioni liturgiche, innografiche e iconografiche le
narrazioni e le leggende mariane popolari riferite ai
racconti dell'infanzia e della morte di Gesu. Queste
narrazioni cercano di alimentare la pieta del popolo
di Dio, dando voce al lirismo delle immagini poeti-
che, le quali non hanno altro obiettivo che suscitare
stupore. Questa venerazione della Madre di Dio si
manifesta anche per mezzo dell’iconografia, che offre
un’immagine visiva di Maria e del Verbo incarnato.
Rimane significativo che le iconografie tradizionali di
queste Chiese, vincolate ai concili di Efeso e di Cal-
cedonia, rappresentano Maria perlopiu come «The-
otokos», !9 e furono realizzate per contemplarein lei la
Vergine Madre che presenta al mondo e abbraccia
suo Figlio, il bambino Gesu, mentre intercede per
I'umanita dinanzi a lui. Cosi, I'iconografia mariana
orientale, come kerygma e memoria visiva della teo-

14 Per esempio, cf. Octoéchus magnus, Roma 1885, 152:
«Per te siamo diventati partecipi della natura divina, o sempre
Vergine, Theotokos, poiché per noi hai partorito il Dio incarna-
to, percio, come dobbiamo, tutti con devozione ti magnifichia-
mo» (trad. dall’originale greco del Theotokion del Kathisma
poetico dopo la prima stasis). Un ulteriore esempio, piu signifi-
cativo della devozione mariana ¢ il celebre Hymnus Akathistos
(del V secolo), in 24 strofe: il titolo significa semplicemente che
lo si ascolta stando in piedi, non seduti, come si ascolta il Van-
gelo in segno di particolare riverenza verso la vergine madre
Maria, alla quale il poeta si indirizza con gli aggettivi piu belli
e con metafore ricche di simboli impetrandole di accettare la
sua offerta poetica e di intercedere per la salvezza del genere
umano dal peccato (cf. E.M. TonioLo, o.s.M., Akathistos. Inno
alla Madpre di Dio, edizione metrica, mistagogia e commento al
testo, Centro di cultura mariana, Roma 2017).

15 ] testimone pit antico di tale titolo proviene dall’Egit-
to del III secolo. Cf. Papyrus 470 della John Rylands Library
(Manchester, UK), il quale riporta per gran parte il testo greco
di tale preghiera mariana. La versione latina di questa orazio-
ne ¢ la seguente: «Sub tuum praesidium confugimus, Sancta
Dei Genetrix. Nostras deprecationes ne despicias in necessitati-
bus, sed a periculis cunctis libera nos semper, Virgo gloriosa et
benedicta».

82



logia dei primi concili e dei santi padri, vuole essere
una traduzione visiva dei titoli specifici che si attribu-
iscono alla Vergine.!6 Per tale ragione, le icone devo-
no «essere lette» tenendo conto della liturgia e degli
inni. Maria non ¢ un oggetto di culto che viene posto
accanto a Cristo, ma si inserisce nel mistero di Cristo
attraverso I'incarnazione.!’” Lei ¢ I'icona in cui viene
venerato Ciristo stesso. Lei ¢ la Theotokos, 1a Vergine
Madre che presenta suo Figlio Gesu, il Cristo, ed ¢
allo stesso tempo I’Odeghetria che mostra, indicando
con la sua mano, I'unico cammino che ¢ Ciristo.

12. A partire dal XII secolo la teologia occidenta-
le!® dirige il suo sguardo alla relazione che unisce la
Vergine Madre al mistero della redenzione cruenta
sul Calvario e viene collegata la profezia pronunciata
da Simeone con la croce di Cristo. La presenza di
Maria ai piedi della croce viene compresa come se-
gno della fortezza cristiana, piena di amore materno.
San Bernardo, in un commento sulla presentazione
di Gesu al tempio, parla della cooperazione di no-
stra Signora al sacrificio redentore.!? Arnaldo, amico
di san Bernardo e abate benedettino di Bonneval (f
dopo il 1159), considera per la prima volta la coope-
razione di Maria col sacrificio del Calvario, lei insie-
me a suo Figlio Gesu Cristo.20

16 Le rappresentazioni iconografiche della Vergine seguo-
no una serie di modelli stabili, in particolare: la Odeghetria,
colei che indica con la mano «l cammino» a suo figlio Gesu
Cristo ancora in grembo; la Eleousa, ovvero la Tenerezza, ove
appare I'intimo legame tra Madre e Figlio, il quale appoggia il
proprio volto su quello della Madre; e la Platytera, la pit ampia
del cielo, perché in sé stessa porta Cristo, rappresentata col
piccolo Gesu sul petto. Da questi tre modelli deriva la maggior
parte delle altre rappresentazioni, come la Galaktotrophousa
che allatta 11 Bambino; la Kyriotissa, o Signora, che tiene il
bambino sulle ginocchia come fossero un trono; la Panagia,
o Tutta Santa, con indosso un mantello di colore rosso il qua-
le esprime la pienezza della santita; la Deesis, dove la Vergine
appare alla destra del Figlio intronizzato nella maesta (Pan-
tokrator) mentre intercede unitamente a Giovanni il Battista,
posto alla sinistra, in favore di tutti noi. In altre icone, Maria
appare unita ai santi nell’intercessione, molte volte con Gio-
vanni il Battista, come ultimi rappresentanti dell’antica allean-
za e, nello stesso tempo, come primi membri del nuovo popolo.

17 Cf. BexepETTO XVI, Udienza generale: Catechesi su
san Teodoro Studita (27.5.2009): OR 28.5.2009, 1; san GRE-
GORIO DI NAREK, Prex 26 et 80: Ad Deiparam: SC78, 160-164;
428-432.

18 Autori orientali come Santiago di Sarug (t 521), san
Romano il Cantore (t 555-562), san Giovanni Damasceno (f
749) e Giovanni il Geometra (T 1000) avevano gia accostato
il tema della cooperazione di Maria al sacrificio redentore di
Ciristo sulla croce.

19 Cf. san BERNARDO DI CHIARAVALLE, In Purificationem
Deiparae, 111, 2: PL 183, 370C.

20 Cf. ARNALDO DI BONNEVAL, De laudibus b. M. virginis, 1,
3c. 12, 4: PL 189, 1727A.

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

anta Sede

13. La cooperazione della Madre con il Figlio,
nell’opera della salvezza, ¢ stata illustrata dal magi-
stero della Chiesa.?! Come dice il concilio Vaticano
II, «giustamente quindi i1 santi padri ritengono che
Maria non fu strumento meramente passivo nelle
mani di Dio, ma che coopero alla salvezza dell'uomo
con libera fede e obbedienza».?? Questa associazione
della Vergine ¢ presente tanto nella vita terrena di
Gesu Cristo (concepimento, nascita, morte e risurre-
zione) come nel tempo della Chiesa.

14. 1l dogma dell'immacolata concezione pone in
risalto il primato e I'unicita di Cristo nella redenzio-
ne, perché la prima dei redenti ¢ anch’essa redenta
da Ciristo e trasformata dallo Spirito, prima di qua-
lunque possibilita di un’azione propria.?® In questa
speciale condizione di «prima redenta» da Cristo e di
«prima trasformata» dallo Spirito Santo, Maria puo
cooperare piu intensamente e profondamente con
Ciristo e con lo Spirito, convertendosi in prototipo,2*
modello ed esempio di cio che Dio vuole realizzare in
ogni persona redenta.??

15. La collaborazione di Maria all’opera della
salvezza ha una struttura trinitaria, dal momento che
essa ¢ il frutto dell'iniziativa del Padre, il quale ha
osservato la piccolezza della sua serva (cf. Le 1,48);
scaturisce dalla kenosis del Figlio, 1l quale si umilio
assumendo la forma di servo (cf. Fil 2,7-8), ed ¢ effet-
to della grazia dello Spirito Santo (cf. Le 1,28.30), 1l
quale ha disposto il cuore della giovane di Nazaret in

21 Nel magistero precedente al concilio Vaticano II si
distinguono: Pio IX, cost. ap. Ineffabilis Deus, 8.12.1854:
Pontificis maximi acta. Pars prima, Romae 1854, 597-619;
Leone XIII, lett. enc. Jucunda semper expectatione, 8.9.1894:
ASS 27(1894-1895), 177-184; Ib., lett. enc. Adiutricem populi,
5.9.1895: ASS 28(1895-1896), 129-136; san Pio X, lett. enc.
Ad diem illum laetissimum, 2.2.1904: ASS 36(1903-1904), 453,;
BeneperTO XV, lett. ap. Inter sodalicia, alla Confraternita di
nostra Signora della Buona Morte (22.3.1918): AAS 10(1918),
182; Pio XI, lettera enciclica Miserentissimus Redemptor
(8.5.1928): AAS 20(1928), 165-178; Pro XII, lett. enc. Mystici
corporis Christi (29.6.1943): AAS 35(1943), 193-248; Ip., lett.
enc. Ad caeli Reginam (11.10.1954): AAS 46(1954), 634-635.

22 VaticaNo 11, cost. dogm. Lumen gentium (LG), n. 56:
AAS 57(1965), 60; EV'1/430.

23 Cf. Pro IX, Ineffabilis Deus: Pontificis maximi acta. Pars
prima, Romae 1854, 616: «... la beatissima vergine Maria nel
primo istante della sua concezione, per singolare grazia e pri-
vilegio di Dio onnipotente, in vista dei meriti di Gesu Ciristo,
salvatore del genere umano, ¢ stata preservata immune da
ogni macchia di peccato originale» (DENz 2803); LG 53: AAS
57(1965), 58: «Redenta in modo eminente in vista dei meriti
del Figlio suo»; EV 1/427.

24 Cf. sant’ AMBROGIO, Exp. Evangelii secundum Lucam, 11,
7: PL 15, 1555.

25 Cf. Francesco, Angelus nella solennita dell’Assunzione
della santissima vergine Maria, 15.8.2013: OR 17-18.8.2013, 8.

83



modo tale che rispondesse sia all’annunciazione, sia
nel corso di tutta la sua vita di comunione col Figlio.
San Paolo VIinsegnava che «nella vergine Maria tut-
to ¢ relativo a Cristo e tutto da lui dipende: in vista
di lui, Dio Padre, da tutta I’eternita, la scelse Madre
tutta santa e la adorno di doni dello Spirito, a nessun
altro concessi».?0 Il si di Maria non ¢ una semplice
condizione previa a qualcosa che avrebbe potuto es-
sere realizzato senza il suo consenso e la sua collabo-
razione. La sua maternita non ¢ semplicemente bio-
logica e passiva,?’ ma ¢ una maternita «pienamente
attiva»?8 che si unisce al mistero salvifico di Cristo
come strumento amato dal Padre nel suo progetto di
salvezza. Lei «¢ la garanzia che lui, in quanto “nato
da donna” (Gal 4,4), ¢ autentico uomo, tuttavia lei ¢
anche, dalla proclamazione del dogma di Nicea, la
Theotokos, colei che da alla luce Dio».29

Titoli che si riferiscono
alla cooperazione di Maria alla salvezza

16. Tra 1 titoli con i quali si ¢ invocata Maria (Ma-
dre della misericordia, Speranza dei poveri, Ausilio
det cristiani, Soccorso, Avvocata, ecc.) ve ne sono al-
cuni che si riferiscono, in misura maggiore, alla sua
cooperazione all’opera redentrice di Cristo, come
per esempio Corredentrice e Mediatrice.

CORREDENTRICE

17. 1l titolo di Corredentrice appare nel XV se-
colo come correzione dell’invocazione di Redentrice
(abbreviazione di Madre del Redentore) che Maria
riceveva dal X secolo. San Bernardo assegna a Maria
un ruolo ai piedi della croce che da origine al titolo di

26 San Paoro VI, Marialis cultus, n. 25: AAS 66(1974),
135; EV5/51.

27 Non ¢ semplicemente una «madre-nutrice»: cf. san
Giovannt Paoro II, Redemptoris Mater, n. 20: AAS 79(1987),
384-387; EV'10/1323.

28 BENEDETTO X VI, Omelia nella concelebrazione eucari-
stica con 1 nuovi cardinali e consegna dell’anello cardinalizio,
25.3.2006: AAS 98(2006), 330; cf. san PaoLo VI, esort. ap.
Signum magnum, 13.5.1967, n. 5: AAS 59(1967), 469: «Maria,
non appena fu rassicurata dalla voce dell’angelo Gabriele che
Dio la eleggeva a Madre intemerata del suo Figlio unigenito,
senza porre indugio diede il proprio assenso a un’opera che
avrebbe impegnato tutte le energie della sua fragile natura,
dichiarando: Ecco Uancella del Signore, si faccia di me secondo
la tua parola (Lc 1,38)»; EV2/1183.

29 H.U. voN BALTHASAR, Teodrammatica. Le persone del
dramma, Milano 1983, 308; cf. san CIRILLO DI ALESSANDRIA,
Ep. IT ad Nestorium: DENz 251: «Cosi essi [i santi padri] si sono
permessi di chiamare la santa Vergine Madre di Dio»; Conci-
L1o b1 EFEso, can. 1: DENz 252.

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

anta Sede

Corredentrice, titolo che ritroviamo per la prima vol-
ta, in un inno anonimo del XV secolo, a Salisburgo.30
Anche se la denominazione Redentrice si era conser-
vata per 1 secoli XVI e XVII, questa scomparve com-
pletamente nel XVIII secolo per essere sostituita con
Corredentrice. I'indagine teologica sulla cooperazio-
ne di Maria alla redenzione, nel corso della prima
meta del XX secolo, ha portato a una comprensione
pit profonda del titolo di Corredentrice.3!

18. Alcuni pontefici hanno impiegato questo ti-
tolo senza soffermarsi a spiegarlo.3? Generalmente,
lo hanno presentato in due maniere distinte: in rela-
zione alla maternita divina, in quanto Maria, come

30 Per quel che a ora sappiamo, cio accadde nel secolo
XYV, da parte di un innografo benedettino, che ci ha lasciato
la seguente orazione scritta, conservata nel monastero di San
Pietro di Salisburgo: «Pia dulcis et benigna / nullo prorsus
luctu digna / si fletum hinc eligeres / ut compassa Redemptori
/ captivato transgressori / tu corredemptrix fieres». «Pia, dolce
e benigna / non meritevole di dolore / se da qui strappi la
conversione / condividendo la passione del Redentore / per
il prigioniero peccatore / sei divenuta Corredentrice»: De com-
passione BMV, 20: G.M. DREVES (a cura di), Analecta Hymnica
Medii Aevi, XLVI, Leipzig 1905, n. 79, 127.

31 T teologi intendono il titolo di Corredentrice in modo
diverso: a) Cooperazione immediata, cristotipica o massimalista,
che colloca la cooperazione di Maria come prossima, diretta
e immediata alla medesima redenzione (redenzione obiettiva).
In questo senso 1 meriti di Maria, se ben subordinati a quelli di
Ciristo, avrebbero un valore redentivo per la salvezza; b) Coo-
perazione mediata o minimalista, limitata al «si» dell’annuncia-
zione. Si tratterebbe di una cooperazione mediata, che rende
possibile I'incarnazione come passo previo alla redenzione; c)
Cooperazione immediata recettiva o ecclesiotipica, cooperando
alla redenzione obiettiva nel senso che ha accettato i frutti del
sacrificio redentore del Salvatore rappresentando la Chiesa.
Una cooperazione immediata pero recettiva, Maria infatti ha
semplicemente accettato la redenzione di Cristo, diventando
la «prima Chiesa».

32 Sotto il pontificato di san Pio X il titolo di Correden-
trice si incontra in un documento della Sacra congregazione
dei riti e in uno del sant’Uffizio. Cf. SACRA CONGREGAZIONE
DEI RITI, Dolores Virginis Deiparae, 13.5.1908: ASS 41(1908),
409; SACRA CONGREGAZIONE DEL SANT UFF1zIO, decreto Sunt
quos amor, 26.6.1913: AAS 5(1913), 364, che loda I'usanza di
aggiungere al nome di Gesu il nome «di sua madre, la nostra
corredentrice, la beata Maria»; Ib., Preghiera di riparazione
alla beata vergine Maria, 22.1.1914: AAS 6(1914), 108, nella
quale Maria ¢ chiamata «corredentrice del genere umano». I
primo papa che ha utilizzato il termine Corredentrice ¢ Pio
X1, nel Breve del 20 luglio 1925, indirizzandosi alla Regina del
Rosario di Pompei: «Ma ricordati pure che sul Calvario diveni-
sti Corredentrice, cooperando per la crocifissione del tuo cuore
alla salvezza del mondo, insieme col tuo Figliuolo crocifisso»:
Pio X1, Ad b.v.M. a sacratissimo Rosario in Valle Pompeiana,
in SACRA PENITENZIERIA APOSTOLICA, Enchiridion indulgentia-
rum, Typis polyglottis vaticanis, Romae 19522, n. 628; cf. Ip.,
discorso Ecco di nuovo a un gruppo di pellegrini di Vicenza,
30.11.1933: OR 1.12.1933, 1.

84



madre, ha reso possibile la redenzione realizzata da
Cristo;33 in riferimento alla sua unione con Ciristo
accanto alla croce redentrice.3* Il concilio Vaticano
IT evito di impiegare il titolo di Corredentrice per ra-
gioni dogmatiche, pastorali ed ecumeniche. San Gio-
vanni Paolo II lo utilizzo, almeno in sette occasioni,
collegandolo soprattutto al valore salvifico del nostro
dolore offerto insieme a quello di Cristo, a cui si uni-
sce Maria soprattutto sotto la croce.?

19. Nella feria IV del 21 febbraio 1996, il pre-
fetto dell’allora Congregazione per la dottrina della
fede, il cardinale Joseph Ratzinger, alla domanda se
fosse accettabile la richiesta del movimento Vox po-
puli Mariae Mediatrict, in vista di una definizione del
dogma di Maria come Corredentrice o Mediatrice
di tutte le grazie, cosi rispose nel suo votum partico-
lare: «Negative. 11 significato preciso dei titoli non ¢
chiaro e la dottrina ivi contenuta non ¢ matura. Una
dottrina definita de fide divina appartiene al deposi-
tum fidei, cioe alla rivelazione divina veicolata nella
Scrittura e nella tradizione apostolica. Ancora non
si vede in modo chiaro come la dottrina espressa nei
titoli sia presente nella Scrittura e nella tradizione
apostolica».36 Successivamente, nel 2002, espresse
pubblicamente la sua opinione contraria all’'uso di
questo titolo: «La formula “Corredentrice” si allon-
tana troppo dal linguaggio della Scrittura e della pa-
tristica e quindi causa malintesi... Tutto viene da lui,
come affermano soprattutto le lettere agli Efesini e ai
Colossesi. Maria ¢ cio che ¢ grazie a lui. Il termine
“Corredentrice” ne oscurerebbe I'origine». Il cardi-
nale Ratzinger non negava che vi fossero buone in-

33 Cf. Ip., Radiomessaggio a chiusura dell’Anno santo della
redenzione a Lourdes, 28.4.1935: OR 29-30.4.1935, 1.

3% Cf. Ip., Ad b.v.M. a sacratissimo Rosario in Valle Pom-
peiana, in SACRA PENITENZIERIA APOSTOLICA, Enchiridion indul-
gentiarum, Romae 1952, n. 628.

35 Cf. san Grovannt Paoro II, Udienza generale, 10.12.1980:
Insegnamenti111/2(1980), 1646; Ip., Udienza generale, 8.9.1982:
InsegnamentiV/3(1982), 404; Ip., Angelus, 4.11.1984: Insegna-
menti VII/2(1984), 1151; Ip., Omelia nel santuario di Nostra
Signora di Alborada a Guayaquil (Ecuador), 31.1.1985: Inse-
gnamenti VIII/1(1985), 319; Ip., Angelus della Domenica
delle Palme, 31.3.1985: Insegnamenti VIII/1(1985), 890; Ib.,
Discorso ai pellegrini dell’Opera federativa trasporto ammalati
a Lourdes (OFTAL), 24.3.1990: Insegnament: XII1/1(1990),
743; Ip., Angelus, 6.10.1991: Insegnament: XIV/2(1991), 756.
Dopo la feria IV dell’allora Congregazione per la dottrina del-
la fede del 21 febbraio del 1996, san Giovanni Paolo II non
impieghera piu 1l titolo di Corredentrice. B Importante segna-
lare, tuttavia, che questo titolo non ricorre nella lettera enciclica
Redemptoris Mater del 25 marzo 1987, che ¢ il documento, per
eccellenza, nel quale san Giovanni Paolo II spiega il ruolo di
Maria nell’opera della redenzione.

36 J. RATZINGER, Verbale della feria IV del 21 febbraio 1996,
in Archivio del Dicastero per la dottrina della fede.

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

tenzioni e aspetti preziosi nella proposta di utilizzare
questo titolo, ma sosteneva che fosse «una terminolo-
gia shagliata».37

20. L’allora cardinale menzionava le lettere agli
Efesini e ai Colossesi, dove il vocabolario utilizzato e
il dinamismo teologico degli inni presenta la centrali-
ta redentrice unica e la fontalita del Figlio incarnato
in modo tale da escludere la possibilita di aggiungere
altre mediazioni, dal momento che «ogni benedizio-
ne spirituale» ci viene donata «in Cristo» (Ef 1,3),
perché in lui stamo figli adottivi (cf. Ef 1,5) e in lui
siamo stati graziati (cf. Ef 1,6), «per mezzo del suo
sangue abbiamo la redenzione» (Ef 1,7) e lui «ha ri-
versato su di noi» (Ef 1,8) la sua grazia. In lui «siamo
fatti eredi» (Ef 1,11) e siamo stati predestinati. Dio ha
voluto inoltre che in lui «abiti tutta la pienezza» (Col
1,19) e che «per mezzo di lui e in vista di luz siano
riconciliate tutte le cose» (Col 1,20). Tale lode, circa
il posto unico di Cristo, invita sia a collocare qualsiasi
creatura in un ruolo chiaramente ricettivo, sia a una
religiosa e prudente cautela, allorquando si consideri
qualsiasi forma di possibile cooperazione nell’ambito
della redenzione.

21. Papa Francesco ha espresso, in almeno tre
circostanze, la sua posizione chiaramente contraria
all’uso del titolo di Corredentrice, sostenendo che Ma-
ria «non ha mai voluto prendere per sé qualcosa di suo
Figlio. Non si e mai presentata come co-redentrice. No,
discepolar.3® L' opera della redenzione ¢ stata perfetta
e non necessita di alcuna aggiunta. Percio, «la Ma-
donna non ha voluto togliere a Gesu alcun titolo (...).
Non ha chiesto per sé di essere una quasi-redentrice
o una co-redentrice: no. Il Redentore ¢ uno solo e
questo titolo non si raddoppia».?? Cristo «¢ I'unico
Redentore: non ci sono co-redentori con Cristo».40
Perché «il sacrificio della croce, offerto con animo
amante ed obbediente, presenta una soddisfazione
sovrabbondante ed infinita».*! Sebbene possiamo
prolungarne gli effetti nel mondo (cf. Col 1,24), né
la Chiesa né Maria possono sostituire o perfezionare
I'opera redentrice del Figlio di Dio incarnato, che ¢
stata perfetta e non ha bisogno di aggiunte.

22. Considerata la necessita di spiegare il ruolo
subordinato di Maria a Cristo nell’opera della reden-

37 J. RATZINGER, P. SEEWALD, Dio e il mondo. Essere cristia-
ni nel nuovo millennio. In colloquio con Peter Seewald, Milano
2001, 278.

38 FrANCEscO, Omelia nella festa di nostra Signora di Gua-
dalupe, 12.12.2019: AAS 112(2020), 9.

39 Ip., Meditazioni quotidiane. L’Addolorata, discepola e
madre, 3.4.2020: OR 4.4.2020, 8.

10 Ip., Udienza generale, 24.3.2021: OR 24.3.2021, 8.

41 Pro XII, lett. enc. Haurietis aquas, 15.5.1956, n. 10:
AAS 48(1956), 321.

85



zione, e sempre inappropriato usare il titolo di Corre-
dentrice per definire la cooperazione di Maria. Questo
titolo rischia di oscurare l'unica mediazione salvifica
di Cristo e, pertanto, puo generare confusione e squi-
librio mell’armonia delle verita della fede cristiana,
perché «in nessun altro c’¢ salvezza; non vi ¢ infatti,
sotto il cielo, altro nome dato agli uomini, nel quale
¢ stabilito che not siamo salvati» (At 4,12). Quan-
do un’espressione richiede numerose e continue
spiegazioni, per evitare che si allontani dal signifi-
cato corretto, non serve alla fede del popolo di Dio
e diventa sconveniente. In questo caso, non aiuta a
esaltare Maria come prima e massima collaboratrice
dell’opera della redenzione e della grazia, perché il
pericolo di oscurare il ruolo esclusivo di Gesu Ciristo,
il Figlio di Dio fatto uomo per la nostra salvezza, I'u-
nico capace di offrire al Padre un sacrificio di infinito
valore, non costituirebbe un vero onore alla Madre.
In effetts, ella come «serva del Signore» (Lc 1,38), c1
indica Cristo e ci chiede di fare «qualsiasi cosa [lui]
vi dica» (Gv 2,5).

MEDIATRICE

23. 1l concetto di «mediazione» si utilizza nella
patristica orientale a partire dal VI secolo. Nei se-
coli seguenti, sant’Andrea di Creta,*? san Germano
di Costantinopoli®¥® e san Giovanni Damasceno*t
utilizzano questo titolo con differenti significati. In
Occidente, fin dal XII secolo se ne fa un uso piu
frequente, sebbene non fu prima del XVII secolo
che venne affermato come tesi dottrinale. Nel 1921
il cardinale Mercier, arcivescovo di Malines, con la
collaborazione scientifica dell’Universita cattolica di
Lovanio e il sostegno dei vescovi, del clero e del po-
polo belga, chiese a papa Benedetto XV la definizio-
ne dogmatica della mediazione universale di Maria:
tuttavia il papa non la concesse, ma approvo soltanto
una festa, con la messa propria e 'ufficio di Maria
Mediatrice.*® Da allora e fino al 1950, venne condot-
ta un’indagine teologica sulla questione, che sarebbe
arrivata alla fase preparatoria del concilio Vaticano

42 Cf. sant’ ANDREA DI CRETA, In nativitatem Mariae, TV:
PG 97, 865A.

43 Cf. san GERMANO DI COSTANTINOPOLI, In annuntiatio-
nem s. Deiparae: PG 98, 322BC.

# Cf. san G1ovaANNT DAMASCENO, In dormitionem Deiparae
I: PG 96, 712B-713A.

45 ] 12 gennaio 1921 Benedetto XV, su richiesta fatta dal
card. Désiré-Joseph Mercier, concesse alla Chiesa del Belgio
'ufficio e la messa di santa Maria vergine «Mediatrice di tutte
le grazie», da celebrarsi il 31 maggio. La sede apostolica con-
cesse posteriormente ad altre numerose diocesi e congregazio-
ni religiose, previa richiesta, gli stessi ufficio e messa: cf. AAS
13(1921), 345.

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

II. Tuttavia, il Concilio non entro in dichiarazioni
dogmatiche® e preferi offrire un’estesa sintesi circa
«la dottrina cattolica sul posto che si deve attribuire
alla beata vergine Maria nel mistero di Cristo e della
Chiesa». 47

24. L’espressione biblica che fa riferimento alla
mediazione esclusiva di Cristo ¢ perentoria. Cristo
¢ 'unico Mediatore: «Uno solo, infatti, ¢ Dio e uno
solo anche il mediatore fra Dio e gli uomini, I'uomo
Cristo Gesu, che ha dato sé stesso in riscatto per tut-
ti» (1'Tm 2,5-6). La Chiesa ha spiegato questo posto
unico di Cristo per il fatto che, essendo egli Figlio
eterno e infinito, a lui ¢ unita ipostaticamente 'uma-
nita che egli ha assunto. Tale posto ¢ esclusivo della
sua umanita e le conseguenze che da esso derivano
possono applicarsi solamente a Cristo. In questo sen-
so preciso, il ruolo del Verbo incarnato ¢ esclusivo e
unico. Dinanzi a questa chiarezza della Parola rive-
lata, ¢ necessaria una speciale prudenza nell’applica-
re a Maria tale titolo di «Mediatrice». Di fronte alla
tendenza ad ampliare la portata della cooperazione
di Maria, partendo da questo termine, ¢ opportuno
specificarne sia la preziosa portata sia 1 limiti.

25. Da un lato, non possiamo ignorare I'uso assai
comune del termine «mediazione» nei piu diversi
ambiti della vita sociale, dove viene inteso semplice-
mente come cooperazione, assistenza, intercessione.
D1 conseguenza, esso viene inevitabilmente applica-
to a Maria in senso subordinato e non pretende in
alcun modo di aggiungere alcuna efficacia o poten-
za all’unica mediazione di Gesu Cristo, vero Dio e
Vero uomo.

26. Draltra parte, ¢ evidente che vi ¢ stata una re-
ale mediazione di Maria per rendere possibile la vera
incarnazione del Figlio di Dio nella nostra umani-
ta, perché occorreva che il Redentore fosse «nato da

4% Cf. LG 62: AAS 57(1965), 63; EV 1/436; PoNTIFI-
CIA ACCADEMIA MARIANA INTERNAZIONALE, «Un nuovo dogma
mariano?», in OR 4.6.1997, 10: «La costituzione Lumen gen-
tium, che con meditata scelta non contiene la definizione dog-
matica della mediazione, fu approvata con 2151 voti favorevoli
su 2156 votanti (...) Ad appena 33 anni dalla promulgazione
della Lumen gentium (...) non ¢ cambiato sostanzialmente il
panorama ecclesiale, teologico ed esegetico». Questa affer-
mazione della Pontificia accademia mariana internazionale
si andava a sommare alla Dichiarazione della Commissione
teologica creata nella cornice del XII Congresso mariologico
internazionale (Czestochowa, dal 12 al 24 agosto 1996), che
considero inadeguato procedere con la definizione dogmatica
di Maria come «Mediatrice», «Corredentrice» e «Avvocata».
Cf. COMMISSIONE TEOLOGICA DEL CGONGRESSO DI CZESTOCHOWA,
Richiesta di definizione del dogma di Maria Mediatrice, Corre-
dentrice e Avvocata. Dichiarazione, in OR 4.6.1997, 10.

47 San Paoro VI, Allocuzione a conclusione della III Ses-
sione del concilio Vaticano II, 21.11.1964: AAS 56(1964), 1014.

86



donna» (Gal 4,4). Il racconto dell’annunciazione mo-
stra che non si tratto di una mediazione unicamente
biologica, poiché mette in luce la presenza attiva di
Maria, la quale interroga (cf. Lc 1,29.34) e accetta
con decisione: «Fiat» (Lc 1,38). Questa risposta di
Maria apri le porte alla redenzione attesa da tutta
I'umanita e che 1 santi hanno descritto con poetico
drammatismo.*8 Anche alle nozze di Cana, Maria
svolge un ruolo di mediazione, quando presenta a
Gesu le necessita degli spost (cf. Gv 2,3) e quando
chiede ai servi di seguire le indicazioni di Gesu (cf.
Gv 2,5).

27. Nel concilio Vaticano 11, il termine di media-
zione si riferisce soprattutto a Cristo e, talvolta, anche
a Maria, sebbene in maniera chiaramente subordi-
nata.*® Di fatto, in riferimento a lei si preferl usare
una terminologia differente, incentrata sulla coope-
razione’? o sul soccorso materno.’! Linsegnamento
del Concilio formula chiaramente la prospettiva della
intercessione materna di Maria, con espressioni come
«molteplice intercessione» e «protezione materna».>?
Tali due aspetti, uniti, configurano la specificita del-
la cooperazione di Maria nell’azione di Cristo per
mezzo dello Spirito. In senso stretto, non possiamo
parlare di altra mediazione della grazia che non sia
quella del Figlio di Dio incarnato.5? Per tale moti-
vo ¢ necessario ricordare sempre, e non nasconde-
re, la convinzione cristiana per la quale «deve essere
fermamente creduta, come dato perenne della fede
della Chiesa, la verita di Gesu Ciristo, Figlio di Dio,
Signore e unico Salvatore, che nel suo evento di in-
carnazione, morte e risurrezione ha portato a com-
pimento la storia della salvezza, che ha in lui la sua
pienezza e il suo centro».>*

Maria nella mediazione unica di Cristo

28. Nel contempo abbiamo la necessita di ricor-
dare che I'unicita della mediazione di Cristo ¢ «inclu-
siva», vale a dire, che Cristo rende possibili diverse
forme di mediazione nel compimento del suo pro-
getto salvifico perché, nella comunione con lui, tutti

48 Cf. san BERNARDO DI CHIARAVALLE, Hom. in laudibus
Virginis Matris, IV, 8: PL 183, 83CD-84AB.

¥ Cf. LG 55-62: AAS 57(1965), 59-63; EV 1/429ss.

50 Cf. LG 53, 56, 61, 63: AAS 57(1965), 59; 60; 63; 64;
EV 1/427ss.

5L Cf. LG 60, 62, 63, 65: AAS 57(1965), 62; 63; 64; 65;
EV 1/434ss.

52 LG 62: AAS 57(1965), 63; EV 1/436.

3 Cf. Francesco, Udienza generale, 24.3.2021: OR
24.3.2021, 8.

5% CIONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, dich.
Dominus Iesus sull’unicita e universalita salvifica di Gesu Cri-
sto, 6.6.2000, n. 13: AAS 92(2000), 754-755; EV 19/1174.

It ReEegNno - pocumMENTI 3/2026

possiamo essere, in qualche modo, collaboratori di
Dio, «mediatori» gli uni per gli altri (cf. 1Cor 3,9).
Proprio perché Cristo detiene un potere supremo e
infinito, egli puo abilitare 1 suoi fratelli rendendoli
capaci di una vera cooperazione nella realizzazione
dei suoi progetti. Il concilio Vaticano II ha sostenuto
che «’unica mediazione del Redentore non esclude,
bensi suscita nelle creature una varia cooperazione
partecipata da un’unica fonte».> Per questo «¢ da
approfondire il contenuto di questa mediazione par-
tecipata, che deve restare pur sempre normata dal
principio dell’unica mediazione di Cristo».5¢ Rimane
vero che la Chiesa prolunga nel tempo e comunica
ovunque gli effetti dell’evento pasquale di Cristo®’ e
che Maria occupa un posto unico nel cuore della ma-
dre Chiesa.’

29. La partecipazione di Maria all’opera di Cri-
sto risulta evidente se si parte da questa convinzione
che il Signore risorto promuove, trasforma e abilita 1
credenti affinché collaborino con lui nella sua opera.
Ci0 non avviene per una debolezza, incapacita o ne-
cessita di Cristo stesso, ma proprio per la sua gloriosa
potenza, che ¢ capace di coinvolgerci, con genero-
sita e gratuita, come collaboratori della sua opera.
Cio che bisogna sottolineare in questo caso ¢ proprio
questo: quando egli ci permette di accompagnarlo e,
sotto I'impulso della sua grazia, di dare il meglio di
not stessi, sono la sua potenza e la sua misericordia
che, alla fine, vengono glorificate.

Fecondi nel Cristo glorioso

30. Particolarmente illuminante ¢ 1l seguente te-
sto: «Chi crede in me, anch’egli compira le opere che
1o compio e ne compira di piu grandi di queste, per-
ché io vado al Padre» (Gv 14,12). I credenti, uniti a
Ciristo risorto e ritornato nel seno del Padre, possono
compiere opere che superano i prodigi del Gesu ter-
reno, ma sempre grazie alla loro unione, mediante la
fede, con il Cristo glorioso. E quanto si ¢ manifestato,
ad esempio, nell’ammirevole diffusione della Chiesa
primitiva, perché il Risorto ha reso partecipe la sua
Chiesa di tale sua opera (cf. Mc 16,15). In questo
modo, la sua gloria non ¢ diminuita, ma si ¢ manife-
stata ancora di piu, mostrandosi come una potenza

% LG 62: AAS 57(1965), 63; EV 1/437.

56 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dominus
lesus, n. 14: AAS 92(2000), 755; EV'19/1177.

57 Cf. LG 1: AAS 57(1965), 5; EV 1/284; FRANCESCO,
esort. ap. LFvangelii gaudium sull’annuncio del Vangelo nel
mondo attuale, 24.11.2013, n. 112: AAS 105(2013), 1066; EV
29/2218.

% Cf. LG65: AAS 57(1965), 64-65; EV 1/441; FRANCESCO,
Evangelii gaudium, n. 288: AAS105(2013), 1136; EV29/2395.

87



capace di trasformare 1 credenti, rendendoli fecondi
insieme a lui.

31. Nei padri della Chiesa, questa visione tro-
vo una peculiare espressione nel commento a Gv
7,37-39, poiché alcuni interpretarono la promessa
dei «fiumi d’acqua viva» come riferita ai credenti.
Vale a dire, 1 credenti stessi, trasformati dalla gra-
zia di Cristo, si convertono in sorgenti per gli altri.
Origene spiegava che il Signore adempie cio che ha
annunciato in Gv 7,38 perché fa sgorgare da noi dei
fiumi d’acqua: «I’anima dell’essere umano, che ¢ a
immagine di Dio, puo contenere in s¢, e produrre da
sé, pozzi, sorgenti e flumi».> Sant’Ambrogio racco-
mandava di bere dal costato aperto di Cristo «affin-
ché abbondi in te la sorgente di acqua che zampilla
per la vita eterna».® San Tommaso d’Aquino lo ha
espresso affermando che, se un credente «si affretta
a comunicare agli altri i vari doni della grazia che ha
ricevuto da Dio, dal suo seno sgorga acqua viva».6!

32. Se questo ¢ vero per ogni credente, la cui
cooperazione con Ciristo diventa tanto piu fruttuo-
sa quanto piu si lascia trasformare dalla grazia, a
maggior ragione cio si deve affermare di Maria, in
un modo unico e supremo. Perché lei ¢ la «piena di
grazia» (Lc 1,28) che, senza frapporre ostacoli all’o-
pera di Dio, ha detto: «Ecco la serva del Signore:
avvenga di me secondo la tua parola» (Lc 1,38). Lei
¢ la Madre che ha dato al mondo I’Autore della re-
denzione e della grazia, che ¢ rimasta ferma sotto
la croce (cf. Gv 19,25), soffrendo insieme al Figlio,
offrendo il dolore del suo cuore materno trafitto dal-
la spada (cf. Lc 2,35). Lei ¢ rimasta unita a Cristo
dall'incarnazione alla croce e alla resurrezione in un
modo esclusivo e superiore a quanto potesse acca-
dere a qualsiasi credente.

33. Tutto cio non per 1 suoi meriti, ma perché
a lei furono applicati pienamente i meriti di Cristo
sulla croce, in modo peculiare e anticipato, per la glo-
ria dell’unico Signore e Salvatore.5? Insomma, Maria
¢ un canto all’efficacia della grazia di Dio, cosicché
qualsiasi attestazione della sua bellezza rimanda im-
mediatamente alla glorificazione della fonte di ogni
bene: la Trinita. L'incomparabile grandezza di Ma-
ria risiede in c10 che lei ha ricevuto e nella sua dispo-
nibilita fiduciosa a lasciarsi ricolmare dallo Spirito.
Quando ci sforziamo di attribuirle funzioni attive,

59 ORIGENE, Hom. in Numeros, XI1, 1: PG 12, 657.

60 Sant’AmBROGIO, Epist. 11, 24: PL 16, 1106 D.

61 S. ToMmaso D’AQUINO, Super Ioannem, c. 7, lect. 5.

62 Cf. Pro IX, Ineffabilis Deus: Pontificis maximi acta. Pars
prima, Romae 1854, 616: «... per una grazia e un privilegio
singolare di Dio onnipotente, in previsione dei meriti di Gesu
Cristo Salvatore del genere umano» (DENz 2803).

It ReEegNno - pocumMENTI 3/2026

parallele a quelle di Cristo, ci allontaniamo da quella
bellezza incomparabile che le ¢ propria. L'espressio-
ne «mediazione partecipata» puo esprimere un senso
preciso e prezioso del posto di Maria, ma se non com-
presa adeguatamente potrebbe facilmente oscurarlo
e persino contraddirlo. La mediazione di Cristo, che
per certi aspetti puo essere «inclusiva» o partecipata,
per altri aspetti ¢ esclusiva e incomunicabile.

MADRE DEI CREDENTI

34. Nel caso di Maria, questa mediazione si re-
alizza in forma materna,53 esattamente come fece a
Canab* e come venne ratificata sotto la croce. Cosi
I’ha spiegato papa Francesco: «Lei ¢ Madre. E que-
sto ¢ il titolo che ha ricevuto da Gesu, proprio li, nel
momento della croce (cf. Gv 19,26-27). I tuoi figli, tu
sel Madre. (...) Ha ricevuto il dono di essere Madre di
lui e 1l dovere di accompagnare noi come Madre, di
essere nostra Madre».56

35. 1l titolo di Madre ha le sue radici nella sa-
cra Scrittura e nei santi padri, ¢ stato proposto dal
magistero e la formulazione del suo contenuto si ¢
sviluppata fino all’esposizione del concilio Vaticano
1157 ¢ all’espressione maternita spirituale nell’encicli-
ca Redemptoris Mater.%® Questa maternita spirituale
di Maria scaturisce dalla maternita fisica del Figlio
di Dio. Generando fisicamente Cristo, a partire dalla
sua libera e credente accettazione di questa missione,
la Vergine ha generato nella fede tutti 1 cristiani che
sono membra del corpo mistico di Cristo, vale a dire,
ha generato il Cristo totale, capo e membra.5?

36. La partecipazione della vergine Maria, come
Madpre, alla vita del Figlio, dall’incarnazione fino alla
croce e alla risurrezione, conferisce un carattere uni-
co e singolare alla sua cooperazione all’opera reden-
trice di Cristo, e vale in modo speciale per la Chiesa,
«quando considera la maternita spirituale di Maria
verso tutte le membra del corpo mistico; in fiduciosa
invocazione, quando sperimenta I'intercessione della

63 Cf. san G1ovanNI Paoro II, Redemptoris Mater, n. 38:
AAS 79(1987), 411; EV 10/1375.

64 Cf. qui, n. 21: AAS 79(1987), 387-389; EV 10/1329.

65 Cf. vi, n. 23: AAS 79(1987), 390-391; EV 10/1335.

66 FrRANCEsCcO, meditazioni quotidiane: L’Addolorata,
discepola e madre, 3.4.2020: OR 4.4.2020, 8.

67 Cf. LG 55-62: AAS 57(1965), 59-63; EV 1/429ss.

68 Cf. san G1ovanNI Paoro II, Redemptoris Mater, n. 44:
AAS 79(1987), 421; EV 10/1394.

69 Cf. san Paoro VI, Allocuzione a conclusione della III
Sessione del concilio Vaticano II: AAS 56(1964), 1015: «Maria,
come Madre di Cristo, ¢ da ritenere anche Madre di tutti i
fedeli e 1 pastori, vale a dire della Chiesa»; EV'1/308*; Catechi-
smo della Chiesa cattolica, n. 963.

88



sua Avvocata e Ausiliatrice».”? Questo aspetto ma-
terno ¢ cio che caratterizza il rapporto della Vergine
con Cristo e la sua collaborazione in tutti 1 momenti
dell’opera della salvezza. Nella sua missione di Ma-
dre, Maria ha una relazione singolare con il Reden-
tore e anche con i redenti, di cui lei stessa ¢ la prima.
«Maria ¢ typos (modello) della Chiesa e della nuova
nascita che avviene in lei», ma ancor di piu ella ¢ sim-
bolo e «sintesi della Chiesa stessa».”! E una materni-
ta che nasce dal dono totale di s¢ e dalla chiamata a
farsi serva del mistero.”? In questa maternita di Maria
¢ sintetizzato tutto cio che possiamo dire sulla mater-
nita secondo la grazia e sul posto attuale di Maria nei
confronti di tutta la Chiesa.

37. La maternita spirituale di Maria presenta al-
cune determinate caratteristiche:

a) Essa trova il suo fondamento nel fatto che ella ¢
Madre di Dio e prolunga la maternita verso i disce-
poli di Cristo’? e anche verso tutti gli esseri umani.’*
In questo senso, la cooperazione di Maria ¢ singolare
e si distingue dalle cooperazioni «delle altre creatu-
re».” La sua intercessione ha una caratteristica che
non ¢ quella di una mediazione sacerdotale, come
quella di Cristo, ma si situa nell’ordine e nell’ana-
logia della maternita.’® Associando l'intercessione
di Maria alla sua opera, 1 doni che ci giungono dal
Signore ci vengono presentati con un aspetto ma-
terno, pieni della tenerezza e della vicinanza della
Madre”” che Gesu ha voluto condividere con noi (cf.

Gv 19,27).

70 San Paoro VI, Marialis cultus, n. 22: AAS 66(1974),
133; EV5/1615.

71 Cf. H.U. voN BALTHASAR, Teodrammatica, 308.

2 CL. LG 56: AAS 57(1965), 60: «Consacro totalmente
se stessa quale ancella del Signore alla persona e all’'opera del
Figlio suo, servendo al mistero della redenzione in dipendenza
da lui e con lui, con la grazia di Dio onnipotente»; EV'1/430.

73 Cf. san GlovanNt Paoro 11, Redemptoris Mater, n. 23:
AAS 79(1987), 391; EV 10/1335.

4 Cf. LG 69: AAS 57(1965), 66: «Madre di Dio ¢ madre
degli uomini»; EV'1/445.

75 San GIovANNI Paoro 11, Redemptoris Mater, n. 38: AAS
79(1987), 411; EV 10/1375; cf. LG 61: AAS 57(1965), 63. 11
contenuto della maternita spirituale di Maria ¢ presente nei
testi piu antichi della patristica e ha il suo fondamento biblico
soprattutto nel Vangelo di san Giovanni, piu specificamente
nella scena della croce.

76 Cf. san Giovannt Paoro 11, Redemptoris Mater, n. 21:
AAS 79(1987), 388: «Si delinea cio che (...) si manifesta come
nuova maternita secondo lo spirito e non solo secondo la car-
ne, ossia la sollecitudine di Maria per gli womini, il suo andare
incontro a essi nella vasta gamma dei loro bisogni e necessita»;
EV10/1331.

77 Cf. FRANCESCO, Omelia nella solennita di santa Maria
Madre di Dio, 53" Giornata mondiale della pace, 1.1.2020:
AAS 112(2020), 19.

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

b) La cooperazione materna di Maria ¢ in Cristo,
e quindi ¢ partecipata, vale a dire, ¢ «partecipazione
a questa unica fonte che ¢ la mediazione di Cristo
stesso».’® Maria entra in modo del tutto personale
nell’unica mediazione di Cristo.”? La funzione ma-
terna di Maria «in nessun modo oscura o diminui-
sce questa unica mediazione di Cristo, ma ne mostra
efficacia. Ogni salutare influsso della beata Vergine
verso gli uomini» scaturisce «dalla sovrabbondanza
dei meriti di Cristo; pertanto si fonda sulla mediazio-
ne di questi, da essa assolutamente dipende e attinge
tutta la sua efficacia».89 Nella sua maternita, Maria
non ¢ un ostacolo posto tra gli esseri umani e Cristo;
al contrario, la sua funzione materna € indissolubil-
mente legata a quella di Cristo e orientata a lui. Cosi
intesa, la maternita di Maria non pretende indebolire
I’adorazione unica che si deve solo a Cristo, bensi sti-
molarla.8! Bisogna quindi evitare titoli ed espressioni
riferiti a Maria che la presentino come una specie
di «parafulmine» di fronte alla giustizia del Signore,
come se Maria fosse un’alternativa necessaria all’in-
sufficiente misericordia di Dio. Il concilio Vaticano II
ha ribadito come debba essere il culto reso a Maria:
«Un culto orientato al centro cristologico della fede
cristiana, in modo che «quando ¢ onorata la Madre,
il Figlio (...) sia debitamente conosciuto, amato, glo-
rificato»».82 In definitiva, la maternita di Maria ¢ su-
bordinata®® all’elezione da parte del Padre, all’opera
di Cristo e all’azione dello Spirito Santo.

c) La Chiesa non ¢ solo un punto di riferimento
per la maternita spirituale di Maria: ¢ proprio la di-
mensione sacramentale della Chiesa il luogo in cui
si esprime sempre la sua funzione materna.?* Maria
agisce con la Chiesa, nella Chiesa e per la Chiesa. L'e-

78 San GlovanNt Paoro II, Redemptoris Mater, n. 38: AAS
79(1987), 411-412; EV'10/1376; cf. LG 62: AAS 57(1965), 63;
EV'1/436.

79 Cf. san GiovanNt Paoro I, Maria singolare cooperatrice
della redenzione, n. 2: OR 10.4.1997, 4: «Il concorso di Maria,
invece, si ¢ attuato durante 1’evento stesso e a titolo di madre;
si estende quindi alla totalita dell’opera salvifica di Cristo».

80 LG 60: AAS 57 (1965), 62; EV 1/434; CCC 970.

81 Cf. Francesco, Udienza generale, 24.3.2021: OR
24.3.2021, 8: «[Maria] segnala il Mediatore: lei ¢ la Odigitria.
Nelliconografia cristiana la sua presenza ¢ ovunque, a volte
anche in grande risalto, ma sempre in relazione al Figlio e in
funzione di lui. Le sue mani, 1 suoi occhi, il suo atteggiamento
sono un “catechismo” vivente e sempre segnalano il cardine, il
centro: Gesu. Maria ¢ totalmente rivolta a lui».

82 San GrovanNt Paoro II, lett. ap. Rosarium virginis
Mariae sul rosario mariano, 16.10.2002, n. 4: AAS 95(2003),
8; che cita LG 66: AAS 57(1965), 65; EV21/1173.

83 Cf. LG62: AAS 57(1965), 63: «Funzione subordinata di
Maria»; EV 1/436.

8% Cf. san G1ovanNI Paoro II, Redemptoris Mater, n. 40:
AAS 79(1987), 414-415; EV 10/1381.

89



sercizio della sua maternita si trova nella comunione
ecclesiale e non al di fuori di essa; essa guida la Chiesa
e 'accompagna. La Chiesa impara da Maria la pro-
pria maternita:® nell’accoglienza della parola di Dio
che evangelizza, converte e annuncia Cristo; nel dono
della vita sacramentale del battesimo e dell’eucaristia,
e nell’educazione e formazione materna che aiuta 1
figli di Dio a nascere e a crescere.?¢ Percio si puo dire
che «a fecondita della Chiesa ¢ la stessa fecondita di
Maria; e si realizza nell’esistenza dei suoi membri nel-
la misura in cul essi rivivono, «in piccolo», cio che
ha vissuto la Madre, cioé amano secondo 'amore di
Gesu».87 Maria, in quanto Madre, come la Chiesa
spera che Cristo sia generato in noi,?® non di prendere
il suo posto. Per questo motivo, «grazie all'immensa
sorgente che sgorga dal costato aperto di Cristo, la
Chiesa, Maria e tutti i credenti, in modi diversi, di-
ventano canali di acqua viva. In questo modo Ciristo
stesso dispiega la sua gloria nella nostra piccolezza».89

Intercessione

38. Maria ¢ unita a Cristo in un modo unico a
motivo della sua maternita e a motivo del suo essere
piena di grazia. Cio ¢ suggerito nel saluto dell’angelo
(cf. Le 1,28), il quale utilizza una parola (kecharitome-
ne) che ¢ unica ed esclusiva in tutta la Bibbia. Lei, che
accolse nel suo ventre la forza dello Spirito Santo e fu
Madre di Dio, diventa, per mezzo dello stesso Spiri-
to, Madre della Chiesa.?? Per questa peculiare unio-
ne di maternita e di grazia, la sua preghiera per noi
ha un valore e un’efficacia che non possono essere
paragonati a nessun’altra intercessione. San Giovan-
ni Paolo II metteva in relazione il titolo di «media-
trice» con questa funzione di intercessione materna,
dal momento che ella «si pone “in mezzo”, cio¢ fa
da mediatrice non come un’estranea, ma nella sua
posizione di madre, consapevole che come tale puo —
anzi “ha il diritto” — di far presente al Figlio 1 bisogni
degli uomini».’!

39. La fede cattolica legge nelle Scritture che co-

85 Cf. ivi, n. 43: AAS 79(1987), 420; EV 10/1390.

86 Cf. FraNCEscO, Discorso in occasione della recita del
santo Rosario nella basilica papale di Santa Maria Maggiore,
4.5.2013: OR 6-7.5.2013, 7.

87 LEoNE XIV, Omelia nel Giubileo della Santa Sede,
9.6.2025: OR 10.6.2025, 2.

88 Cf. Francesco, FEvangelii gaudium, n. 285: AAS
105(2013), 1135; EV29/2392.

89 Ip., lett. enc. Dilexit nos sull’amore umano e divino del
cuore di Gesu Cristo, 24.10.2024, n. 176: AAS 116(2024),
1424; Regno-doc. 19,2024,604.

9 Cf. Ip., Udienza generale, 18.11.2020: OR 18.11.2020, 11.

91 San Glovannt Paoro II, Redemptoris Mater, n. 21: AAS
79(1987), 388-389; £V 10/1329.

It ReEegNno - pocumMENTI 3/2026

loro che sono con Dio in cielo possono continuare
a compiere simili atti d’amore, intercedendo per noi
e accompagnandoci. Vediamo, ad esempio, che gli
angeli sono «spiriti inviati a servire coloro che ere-
diteranno la salvezza» (Eb 1,14). Si parla di missioni
compiute dagli angeli (cf. Tb 5,45 12,12; At 12,7-11;
Ap 8,3-5). Ci sono angeli che aiutano Gesu nel deser-
to, quando veniva tentato (cf. Mt 4,11) e nei momenti
della passione (cf. Lc 22,43). Nel salmo ci viene pro-
messo che Dio «dara ordine ai suoi angeli di custodir-
ti in tutte le tue vie» (Sal 91,11).

40. Questi testi ci mostrano che il cielo non ¢
completamente separato dalla terra. Cio apre la pos-
sibilita di ottenere 'intercessione per noi da parte di
coloro che sono in cielo. Il libro di Zaccaria ci presen-
ta un angelo di Dio che dice: «Signore degli eserciti,
fino a quando rifiuterai di avere pieta di Gerusalem-
me e delle citta di Giuda, contro le quali sei sdegna-
to? Sono ormai settant’annil» (Zc 1,12). Allo stesso
modo, I’Apocalisse ci parla degli «immolati», dei
martiri in cielo, che intervengono chiedendo a Dio
di agire sulla terra per liberarci dall’ingiustizia: «Vidi
sotto l’altare le anime di coloro che furono immolati
a causa della parola di Dio e della testimonianza che
gli avevano reso. E gridarono a gran voce: “Fino a
quando, Sovrano, tu che sei santo e veritiero, non fa-
rai giustizia e non vendicherai il nostro sangue contro
gli abitanti della terra?”’» (Ap 6,9-10). Gia nella tra-
dizione giudeo-ellenistica si affermava la convinzione
che 1 giusti dopo la morte intercedessero per il popolo
(cf. 2Mac 15,12-14).

41. Maria, che nel cielo ama il «il resto della sua
discendenza» (Ap 12,17), cosi come accompagnava
I’orazione degli apostoli quando ricevettero lo Spi-
rito Santo (cf. At 1,14), anche ora continua ad ac-
compagnare le nostre preghiere con la sua materna
intercessione. In tal modo, continua I'atteggiamento
di servizio e compassione che ha mostrato alle noz-
ze di Cana (cf. Gv 2,1-11) e ancora oggi continua a
rivolgersi a Gesu per dirgli: «Non hanno piu vino»
(Gv 2,3). Nel suo canto di lode vediamo Maria come
una donna del suo popolo, che loda Dio perché «ha
innalzato gli umili, ha ricolmato di beni gli affamati»
(Lc 1,52-53), perché «ha soccorso Israele, suo servo,
ricordandosi della sua misericordia come aveva det-
to ai nostri padri» (Lc 1,54-53), e riconosciamo la
sua prontezza quando si avvicina senz’indugio per
aiutare la cugina Elisabetta (cf. Lc 1,39-40). Per que-
sto, 1l popolo di Dio confida fermamente nella sua
intercessione.

42. Tra gli eletti e 1 glorificati insieme a Cristo,
al primo posto vi ¢ la Madre, per cui possiamo af-
fermare che esiste una singolare collaborazione di

90



Maria all’opera salvifica che Cristo compie nella sua
Chiesa. Si tratta di un’intercessione che la trasforma
in segno materno della misericordia del Signore. In
questa maniera, poiché egli liberamente ha voluto
cosl, 1l Signore conferisce alla sua azione verso di noi
un volto materno.??

Vicinanza materna

43. La presenza di diverse devozioni, immagini
e santuari mariani manifesta quella maternita con-
creta di Maria che si fa vicina alla vita det suoi figli.
Serva come esempio di cio la manifestazione della
Madre all’indio san Juan Diego sul monte Tepeyac.
Maria lo chiama con le tenere parole di una madre:
«II' mio piccolo figlio, il mio Juanito». E, di fronte alle
difficolta che san Juan Diego le manifesta nel realiz-
zare la missione affidatagli, Maria gli rivela la for-
za della sua maternita: «Non sono forse qui, 10, che
sono tua madre? (...) Non sei forse nell’incavo del mio
mantello, nella piega delle mie braccia?».%3

44. L'esperienza dell’affetto materno di Maria, che
visse san Juan Diego, ¢ 'esperienza personale dei cri-
stiani che accolgono I'affetto di Maria e mettono nelle
sue mani «le necessita della vita di ogni giorno e apro-
no fiduciost 1l loro cuore per domandare la sua ma-
terna intercessione e ottenere la sua rassicurante pro-
tezione».9* Oltre queste straordinarie manifestazioni
della sua vicinanza, vi sono costanti espressioni quoti-
diane della sua maternita nella vita di tutti 1 suoi figli.
Anche quando non chiediamo la sua intercessione, lei
st mostra vicina come Madre, per aiutarci a riconosce-
re 'amore del Padre, a contemplare il dono salvifico di
Cristo, ad accogliere I'azione santificante dello Spirito.
E cosi grande il suo valore per la Chiesa che 1 pasto-
r1 devono evitare ogni strumentalizzazione politica di
questa vicinanza della Madre. Papa Francesco ha mes-
so in guardia in diverse occasioni e ha manifestato la
sua preoccupazione riguardo alle «proposte ideologi-
co-culturali di diverso genere che vogliono appropriar-
si dell'incontro di un popolo con sua Madre».?

MADRE DELLA GRAZIA
45. Questo senso di «Madre dei credenti» ci per-
mette di parlare di un’azione di Maria anche in rela-

92 Cf. FrRaNcEScO, Omelia nella solennita di santa Maria
Madre di Dio, 1.1.2024: AAS 116(2024), 20.

93 J.L. GUERRERO RosaDO, Nican Mopohua: Aqui se cuen-
ta... el gran acontecimiento, Cuautitlan 2003, nn. 23, 119.

9% San Giovannt Paoro II, Udienza generale, 13.8.1997, n.
4,1in OR 14.8.1997, 4.

9 FRANCESCO, Omelia nella festa di nostra Signora di
Guadalupe, 12.12.2022: AAS 115(2023), 53; cf. Ip., Omelia
nella festa di nostra Signora di Guadalupe, 12.12.2023: AAS
116(2024), 12.

IL REcNO - pocuMENTI 3/2026

zione alla nostra vita di grazia. Tuttavia, vale la pena
notare come certe espressioni, che possono essere te-
ologicamente accettabili, si caricano facilmente di un
immaginario e di un simbolismo che trasmettono, di
fatto, altri contenuti, meno accettabili. Ad esempio,
Maria viene presentata come se avesse un deposito
di grazia separato da Dio, dove non si percepisce cosi
chiaramente che il Signore, nella sua onnipotenza
generosa e libera, ha voluto associarla alla comu-
nicazione di quella vita divina che scaturisce da un
unico centro, che ¢ il cuore di Cristo, non Maria.% E
anche frequente che venga presentata o immaginata
come una fonte da cui sgorga ogni grazia. Se si tiene
conto che I'inabitazione trinitaria (grazia increata) e
la partecipazione alla vita divina (grazia creata) sono
inseparabili, non possiamo pensare che questo mi-
stero possa essere condizionato da un «passaggio»
attraverso le mani di Maria. Immaginari di questo
tipo esaltano Maria in modo tale che la centralita di
Cristo stesso puo scomparire o, almeno, essere con-
dizionata. Il cardinale Ratzinger aveva spiegato che
il titolo di Maria Mediatrice di tutte le grazie non era
chiaramente fondato sulla divina rivelazione,%7 e in
linea con questa convinzione possiamo riconoscere le
difficolta che comporta sia nella riflessione teologica,
sia nella spiritualita.

46. Per evitare queste difficolta, la maternita di
Maria nell’ordine della grazia deve essere intesa
come dispositiva. Da una parte, per il suo caratte-
re di intercessione,’® poiché I'intercessione materna
¢ espressione di quella «protezione materna»?? che
permette di riconoscere in Cristo 'unico Mediatore
tra Dio e gli uomini. Dall’altra, la sua presenza mater-
nanella nostra vita non esclude diverse azioni di Ma-
ria che motivano I'apertura dei nostri cuori all’azione
di Cristo nello Spirito Santo. Cosi, in vari modi, ci
aiuta a disporci alla vita di grazia che solo il Signore
puo infondere in noi.

47. La nostra salvezza ¢ opera unicamente della
grazia salvifica di Cristo e di nessun altro. Sant’A-
gostino affermava che «questo regno della mor-

9 Cf. LG 8: AAS 57(1965), 11; EV 1/306; FRANCESCO,
Dilexitnos,n. 96: AAS116(2024), 1398; Regno-doc. 19,2024,591.

97 Cf. J. RATZINGER, Verbale della feria IV del 21 febbraio
1996, in Archivio del Dicastero per la dottrina della fede.

98 Cf. san G1rovanN1 Paoro II, Redemptoris Mater, n. 21:
AAS 79(1987), 389; EV 10/1329. Questo carattere di interces-
sione della mediazione materna di Maria ¢ un insegnamento
costante degli ultimi papi. Cf. Pio IX, Ineffabilis Deus: Ponti-
ficis maximi acta. Pars prima, Romae 1854, 597-619; LEONE
XIII, Adiutricem populi: ASS 28(1895-1896), 129-136; san Pio
X, Ad diem illum: AAS 36(1903-1904), 455; Pro XII, Ad caeli
Reginam, n. 17: AAS 46(1954), 636.

9 LG 62: AAS 57(1965), 5-71, 63; EV 1/436.

91



te lo distrugge in ciascun uomo soltanto la grazia
del Salvatore»!'% e lo spiegava chiaramente con la
redenzione dell’'uomo ingiusto: «Invece per un in-
glusto, per un empio, per un iniquo chi vorrebbe
morire, se non Cristo solo, cosi innocente da poter
giustificare anche gli ingiusti? Percio, fratelli miei,
non avevamo nessun’opera meritoria, ma soltanto
demeriti. Ma pur essendo tali le opere degli uomi-
ni, la sua misericordia (...) invece della pena dovuta
dono la grazia non dovuta (...) non a prezzo d’oro
o d’argento, ma a prezzo del suo sangue, che egli
sparse».l0l Pertanto, quando san Tommaso d’A-
quino si chiede se qualcuno possa meritare per un
altro, risponde che «nessuno puo meritare la grazia
prima per un altro, se non Cristo solo».!192 Nessun
altro essere umano puo meritarlo in senso stretto (de
condigno), e su questo punto non vi ¢ alcun dubbio:
«Nessuno puo essere giusto se non colui al quale
sono comunicati 1 meriti della passione del nostro
Signore Gesu Cristo».193 Tuttavia, la pienezza di
grazia di Maria esiste anche perché lei I’ha rice-
vuta gratuitamente, prima di qualsiasi azione, «in
vista dei meriti di Gesu Ciristo, salvatore del genere
umano».!0% Soltanto 1 meriti di Gesu Ciristo, che si ¢
donato fino alla fine, vengono applicati nella nostra
giustificazione, la quale, avendo «per fine ultimo il
bene eterno della partecipazione divina, ¢ un’ope-
ra piu grande della creazione del cielo e della ter-
ra».105

48. Tuttavia, un essere umano puo partecipare
con il suo desiderio del bene del fratello, ed ¢ ragio-
nevole (congruo) che Dio esaudisca quel desiderio di
carita che la persona esprime «con la sua orazione»
o «mediante le opere di misericordia».!% E vero che
questo dono della grazia puo essere effuso solo da
Dio, poiché «eccede la proporzione della natura»!97
ed esiste una distanza infinita!%® tra la nostra natura
e la sua vita divina. Tuttavia, puo farlo adempiendo
il desiderio della Madre, che in tal modo si associa
gioiosamente all’opera divina come umile serva.

100 Sant’AGOSTINO D’IPPONA, De peccatorum meritis et
remissione et de baptismo parvulorum, 1, 11, 13: CSEL 60, 14.

101 Tp., Sermo 23/A: CCSL 41, 322.

102 San TomMaso D’AQUINO, Summa theologiae, 1-11, q.
114, a. 6, co.

103 ConciLio DI TRENTO,
wustificatione, 7: DENz 1530.

104 Pro IX, Ineffabilis Deus: Pontificis maximi acta. Pars
prima, Romae 1854, 616.

105 San Tommaso D’AQuINO, Summa theologiae, 1-11, q.
113, a. 9, co.

106 vi, q. 114, a. 6, ad 3.

107" i, q. 114, a. 5, co.

108 Cf. ¢i, q. 114, a. 1, co.

Sessio V1.  Decretum de

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

49. Come a Cana, Maria non dice a Cristo cosa
fare. Ella intercede manifestando a Ciristo le nostre
carenze, le necessita e le sofferenze affinché egli possa
agire con la sua potenza divina:'% «Non hanno piu
vino» (Gv 2,3). Anche oggi ella ci aiuta a disporci ver-
so l'azione di Dio:'1? «Qualsiasi cosa vi dica, fatela»
(Gv 2,5). Le sue parole non sono una semplice indica-
zione, ma diventano un’autentica pedagogia materna
che introduce la persona, sotto I’azione dello Spirito,
nel senso profondo del mistero di Cristo.!!! Maria
ascolta, decide e agisce!!? per aiutarci ad aprire la no-
stra esistenza a Cristo e alla sua grazia,!!3 perché egli
¢ 'unico che opera nel piu intimo del nostro essere.

Dove solo Dio puo arrivare

50. Come ci ricorda il Catechismo, la grazia san-
tificante ¢ «innanzi tutto e principalmente i dono
dello Spirito che ci giustifica e ci santifica».!'* Non ¢
semplicemente un aiuto, un’energia che si possiede,
ma «¢ 1l dono gratuito che Dio ci fa della sua vita,
infusa nella nostra anima dallo Spirito Santo»!15 che
si puo descrivere come inabitazione della Trinita nel
piu intimo, come amicizia con Dio, come alleanza
con 1l Signore. Solo Dio puo farlo, perché implica il
superamento di una sproporzione «infinita».!16 Que-
sta donazione della Trinita, questo «penetrare [di Dio
stesso| nell’anima»!'? (illabitur), implica un effetto
trasformativo insito nella parte piu intima del creden-
te.118 San Tommaso d’Aquino, per indicare questa pe-
netrazione nell’'intimo dell’essere umano, impiegava
questo verbo, applicabile solo a Dio, illabz, poiché solo
Dio, non essendo creatura, puo raggiungere I'intimita
personale senza violare la liberta e I'identita della per-
sona.!19 Solo Dio raggiunge il centro piu intimo della

109 Cf. San Giovannt Paoro II, Redemptoris Mater, n. 21:
AAS 79(1987), 389; EV 10/1330.

110 Cf. Francesco, Udienza generale, 8.6.2016: OR
9.6.2016, 8.

11 Cf. Ip., Udienza generale, 24.3.2021: OR 24.3.2021, 8;
CCC2764.

U2 Cf. In., Parole durante la recita del santo Rosario,
31.5.2013: OR 2.6.2013, 8.

113 Cf. LG61: AAS 57(1965), 63; EV 1/435.

114 CCC 2003.

15 CCC 1999.

116 San TommAaso D’AQUINO, Summa theologiae, 1-11, q.114,
a. 1, co.; Id., Quaestiones disputatae de veritate, 27, a. 3, ad 10.

17 Cf. Ip., Summa theologiae, 111, q. 64, a. 1, co.: «(...) solus
Deus illabitur animae».

18 Cf. Conciuio b1 TRENTO, Sessio V1. Decretum de iusti-
ficatione, 7: DENz 1528-1531; ivi, Canoni sulla giustificazione,
11: Denz 1561.

119 Cf. san TomMaso D’AQUINO, Quaestiones disputatae de
veritate, q. 28, a. 2, ad 8; Ip., Summa contra gentiles, 11, c. 98,
n. 18; qvi, 111, c. 88, 6.

92



persona per operare la sua elevazione e trasformazio-
ne quando si dona come amico e per questo «nessuna
creatura puo conferire la grazia».'?0 San Tommaso
lo ripete parlando della grazia sacramentale: come
causa principale «solo Dio causa 'effetto interiore dei
sacramenti. Sia perché solo Dio penetra nell’anima,
nella quale si produce Ieffetto sacramentale, e d’altra
parte nessuna cosa puo agire immediatamente dove
non ¢é. Sia perché la grazia, che ¢ 'effetto interiore dei
sacrament, viene esclusivamente da Dio».12!

51. Altri autori si sono espressi in modo simile;!22
tra di essi si distingue san Bonaventura, il quale in-
segnava che, quando Dio opera con la grazia santi-
ficante in un essere umano, lo rende assolutamente
immediato'?® a sé. Dio, per mezzo della grazia, si av-
vicina totalmente all’essere umano, con assoluta im-
mediatezza, con una «penetrazione» nell’intimo che
solo lui puo realizzare.!?* La medesima grazia creata,
poi, non opera come un «intermediario», ma ¢ un
effetto diretto dell’amicizia che Dio dona toccando
direttamente il cuore umano. E cosi, essendo Dio
che opera la trasformazione della persona, quando
si dona come amico, non c¢’¢ alcun intermediario tra
Dio e I'essere umano trasformato.!?®> Solo Dio ¢ ca-
pace di penetrare cosi profondamente, al fine di san-
tificare, fino a diventare assolutamente immediato, e
solo lui puo farlo senza annullare la persona.!26

32. Nell'incarnazione, il Figlio eterno e naturale
di Dio,'?7 assume una natura umana che occupa un
posto unico nell’economia della salvezza. Ipostati-
camente unita al Figlio per una grazia che «¢ senza
dubbio infinita»,!? in questa umanita «la grazia si
trova nella massima eccellenza. Percio I’'abbondan-
za della grazia che ha ricevuto gli consente [competit
sibi] di comunicarla agli altri. Questa ¢ la sua fun-
zione di capo».!?9 Tale umanita partecipa nell’effu-

120 Cf. Ip., Quaestiones disputatae de veritate, q. 27, a. 3,
s.c. D.

121 Ip., Summa theologiae, 111, q. 64, a.1 co.

122 Tra gli altri, GENNADIO DI MARSIGLIA, De ecclesiasticis
dogmatibus, 83: PL 58, 999B. Anche san GIOVANNI CASSIANO,
Collationes, VII, 13: PL 49, 683A. Inoltre, Dibymus CAECUS,
De Spiritu Sancto, 60: PL 23, 158C.

123 Cf. san BoONAVENTURA, Collationes in Hexaemeron,
XXI, 18: Opera omnia, V, Quaracchi 1891, 434.

124 Cf. Ip., Sententiarum lib. I, d. 14, a. 2, q. 2, ad 2: Opera
omnia, I, Quaracchi 1891, 250.

125 Cf. dvi, q. 2, fund. 3, 251.

126 Cf. jvi, q. 2, fund. 8 e 4, 251-252.

127 Cf. san TomMaso D’AQUINO, Summa theologiae, 1, q.
33. a. 3; ibid., 111, q. 23, a. 4.

128 Ip., Compendium theologiae, 1, n. 215; cf. Ip., Summa
theologiae, 111, q. 2, a. 10.

129 Ip., Summa theologiae, 111, q. 8, a. 5, co.; cf. i, q. 2, a.
12;q.7,a.9; q. 48, a. 1.

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

sione della grazia santificante, che da lei deborda o
«sovrabbonda».!39 Di conseguenza, «secondo la sua
wmanita, ¢ principio di tutta la grazia», in quanto
capo da cui essa giunge agli altri («in alios trasfun-
detur»).'3! Questa natura umana ¢ inseparabile dalla
nostra salvezza, giacché «con I'incarnazione, tutte le
azioni salvifiche del Verbo di Dio si fanno sempre in
unita con la natura umana che egli ha assunto per
la salvezza di tutti gli uomini».!3? Attraverso questa
natura umana assunta, il Figlio di Dio «si ¢ unito in
certo modo a ogni uomo» e «col suo sangue sparso
liberamente ci ha meritato la vita».!33 Per mezzo del-
la grazia, 1 fedeli sono uniti a Cristo e partecipano al
suo mistero pasquale, in maniera tale da poter vivere
un’unione intima e unica con lui, che san Paolo espri-
meva con queste parole: «Non vivo pit io, ma Cristo
vive in me» (Gal 2,20).

53. Nessuna persona umana, nemmeno gli apo-
stoli o la santissima Vergine, puo agire come dispen-
satore universale della grazia. Solo Dio puo donare la
grazial3* e lo fa per mezzo dell’'umanita di Cristo,!3>
dal momento che «Cristo-Uomo detiene la pienezza
di grazia in quanto unigenito del Padre».136 Sebbe-
ne la santissima vergine Maria sia in modo eminente
«piena di grazia» e «Madre di Dio», lei stessa, come
noi, ¢ figlia adottiva del Padre e anche, come scrive il
poeta Dante Alighieri, «figlia del tuo Figlio».!37 Lei
coopera nell’economia della salvezza per una parte-
cipazione derivata e subordinata; pertanto, qualsiasi
espressione circa la sua «mediazione» di grazia deve
intendersi in analogia remota con Cristo e la sua uni-
ca mediazione.!38

54. Nella perfetta immediatezza tra un esse-
re umano ¢ Dio, nella comunicazione della grazia,
nemmeno Maria puo intervenire. Né ’amicizia con
Gesu Cristo né I'inabitazione trinitaria possono esse-
re concepite come qualcosa che ci giunge attraverso
Maria o 1 santi. In ogni caso, cio che possiamo dire ¢

130 Ip., Compendium theologiae, 1, n. 214.

131 Ip., Quaestiones disputatae de veritate, q. 29, a. 5 co.

132 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dominus
lesus, n. 10: AAS 92(2000), 750-751; EV 19/1167; cf. FRANCE-
sco, Dilexit nos, nn. 59-63: AAS 116(2024), 1386-1387; Regno-
doc. 19,2024,585ss.

133 CloNcILIO ECUMENICO VATICANO 11, cost. past. Gaudium
et spes sulla Chiesa nel mondo contemporaneo, 7.12.1965, n.
22: AAS 58(1966), 1042-1043; EV 1/1385.

134 Cf. san TomMMASO D’AQUINO, Summa theologiae, 1-11,
q. 112, a. 1, co.

135 Cf. Ip., Super loannem, c. 1, v. 16, lectio 10; Ip., Summa
theologiae, I-11, q. 112, a. 1, ad 1.

136 Ip., Compendium theologiae, 1, n. 214.

137 DaNTE ALIGHIERI, Paradiso, XXXIII, 1.

138 Cf. LG 60, 62: AAS 57(1965), 62-63; EV 1/434-438,;
san ToMMAsO D’AQUINO, Summa theologiae, 111, q. 26.

93



che Maria desidera questo bene per noi e lo chiede
insieme a nol. La liturgia, che ¢ anche lex credends, ci
permette di riaffermare questa cooperazione di Ma-
ria, non nella comunicazione della grazia ma nell’in-
tercessione materna. Infatti, nella liturgia della solen-
nita dell’Immacolata concezione, quando si spiega
in che senso 1l privilegio concesso a Maria avvenne
per il bene del popolo, si afferma che ella fu disposta
come «avvocata di grazia»,!39 vale a dire, come colei
che intercede chiedendo per noi il dono della grazia.
35. Come insegna il concilio Vaticano II, «ogni sa-
lutare influsso della beata Vergine verso gli uomini (...)
favorisce e non impedisce minimamente I'unione im-
mediata dei credenti con Cristo».!40 Per tale motivo, si
deve evitare qualsiasi descrizione che faccia pensare,
in modo neoplatonico, a una sorta di effusione della
grazia per gradi, come se la grazia di Dio discendesse
attraverso distinti intermediari — come Maria — men-
tre la sua fonte ultima (Dio) rimanesse scollegata dal
nostro cuore. Queste interpretazioni incidono nega-
tivamente sulla corretta comprensione dell’incontro
intimo, diretto e immediato, che la grazia realizza tra
il Signore e il cuore del credente.!*! Il fatto ¢ che solo
Dio giustifica.!*2 Solo il Dio Trinita, solo lui ci ele-
va per superare la sproporzione infinita che ci separa
dalla vita divina; solo lul attua in noi I'inabitazione
trinitaria; solo lui entra in noi trasformandoci e ren-
dendoci partecipi della sua vita divina. Non si fa ono-
re a Maria attribuendole una qualsiasi mediazione nel
compimento di quest’opera esclusivamente divina.

L'acqua viva che scorre

36. Nonostante cio, dato che Maria ¢ piena di
grazia e che il bene tende sempre a comunicarsi,
facilmente si forma I'idea di una sorta di «deborda-
mento» della grazia che Maria possiede, cosa che
puo avere un significato adeguato solo se non con-
traddice quanto detto finora. Non presenta alcuna
difficolta se si tratta principalmente delle forme di co-
operazione che abbiamo gia menzionato (intercessio-
ne e vicinanza materna che invita ad aprire il cuore
alla grazia santificante) e che il concilio Vaticano 1I
ha presentato come una varia cooperazione da parte
della creatura «partecipata da un’unica fonte».!43

139 Missale romanum ex sacrosancti oecumenici concilii
Vaticani II instauratum auctoritate s. Pauli pp. VI promulga-
tum s. Toannis Pauli pp. II cura recognitum, editio typica tertia,
Typis vaticanis 2008, 879.

140 .G 60: AAS 57(1965), 62; EV 1/434

141 Cf. CCC2002.

142 Cf. san ToMmAsO D’AQUINO, Summa theologiae, 1, q.
25, a.3, ad 4. Guustificare, come creare, «puo essere fatto, imme-
diatamente, solo da Dio».

43 .G 62: AAS 57(1965), 63; EV 1/436.

It ReEegNno - pocumMENTI 3/2026

537. 1l carattere fondamentalmente dispositivo
della cooperazione dei credenti — principalmente di
Maria — nella comunicazione della grazia, appare
espresso nell'interpretazione tradizionale dei «fiumi
di acqua viva» che sgorgano dal cuore dei credenti
(cf. Gv 7,38). Anche se ¢ un'immagine potente, che
potrebbe essere interpretata come se 1 credenti fos-
sero canali di una trasmissione perfettiva della grazia
santificante, tuttavia, 1 padri della Chiesa, quando si
tratta di specificare come avviene questa effusione
dei fiumi dello Spirito, I’hanno espressa con azioni
di tipo dispositivo. Ad esempio, la predicazione, I'in-
segnamento e altre forme di trasmissione del dono
della Parola rivelata.

538. Origene lo applica alla conoscenza delle
Scritture o alla percezione dei sensi spirituali.!#* Per
san Cirillo d’Alessandria questo traboccare d’acqua
¢ 'insegnamento dei misteri della fede,!* la «pura
mistagogia» nel suo senso profondo, che non ¢ me-
ramente intellettuale ma tocca la disposizione o la
preparazione dell'intera persona.'*® San Cirillo di
Gerusalemme sostiene che ¢ I'insegnamento della
Scrittura quando conduce alla luce.!*” San Giovan-
ni Crisostomo si riferisce alla saggezza di Stefano
o all’autorita della parola di Pietro.!#® Sant’Ambro-
gio afferma: «Questi sono 1 fiumi che ascoltano con
1 loro orecchi la parola di Dio, e parlano, affinché
infondano la Parola nei cuori dei singoli»,!* e lo
applica in questo modo: «Che 'acqua della dottri-
na celeste fluisce (...) che la sabbia della parola del
Signore impregna»!®0 i cuori di ognuno.!>! Anche
per san Girolamo ’acqua ¢ I'insegnamento del Sal-
vatore,!52 come per san Gregorio Magno, il quale
insegna anche che ¢ «una pia volonta verso il pros-
simo».!93 Queste interpretazioni dei fiumi di acqua
viva che scorrono dai credenti, e si concentrano nel-
la conoscenza delle Scritture e dei relativi misteri,

144 Cf. ORIGENE, Hom. in Genesim, XIII, 3-4: PG 12,
232B-234CD.

145 Cf. san CIRILLO D’ALESSANDRIA, Comm. in loannis, 11,
4, 13-14: PG 73, 300C.

146 Cf. Ip., Comm. in Isaiam, V, 11, 1-2: PG 70, 1220A.

147 Cf. san CIRILLO DI GERUSALEMME, Catechesis mystagogica
XVI, 11: PG 33, 932C.

148 Cf. san Giovannt CrisostomMo, Hom. in Toannem, 51,
1: PG 59, 283.

149 Sant’ AMBROGIO, Explanatio Psalmorum XII, Ps. 48, 4,
2: PL 14, 1157A.

150 Ip., De Noe, 19, 70: PL 14, 395A.

L Cf. Ip., Explanatio Psalmorum XII, Ps. 48, 4, 2: PL
14, 1157A.

152 Cf. san Giroramo, Comm. in Zachariam, 111, 14, 8.9:
PL 25, 1528 C.

153 San GREGORIO MaGNO, Hom. in Ezechielem, 1, 10, 6:
PL 76, 888B.

94



non si riferiscono, in generale, a una conoscenza
meramente intellettuale, bensi sapienziale e di il-
luminazione del cuore, affinché questo si apra alla
medesima realta dei misteri.

39. In diversi padri e dottori della Chiesa incon-
triamo, inoltre, una spiegazione piu ampia, in cui si
integrano, oltre alla predicazione o alla catechesi, le
opere che offrono aiuto al prossimo nelle sue necessi-
ta, o una testimonianza d’amore. In tal modo, sant’l-
lario intende 1 fiumi d’acqua viva come le opere dello
Spirito Santo attraverso le virtu che agiscono a bene-
ficio del prossimo.!>* Sant’Agostino applica I'imma-
gine alla «benevolenza, con la quale si desidera aiuta-
re il prossimo».!95 Nel Medioevo questa prospettiva
continuo fino a san Tommaso d’Aquino, per il quale
1 fiumi di acqua viva si manifestano perché, quando
«qualcuno si affretta a dare consigli al prossimo e a
comunicare agli altri 1 diversi doni di grazia ricevuti
da Dio, dal suo seno fluiscono acque vive».!56

60. Quando san Tommaso parla dei «diversi doni
di grazia» per il servizio del prossimo, si riferisce ai
diversi doni carismatici, perché «come st dice (1Cor
12,10), a uno il dono delle lingue; a un altro quel-
lo delle guarigioni, etc.».!57 Tale aspetto ¢ presente
anche in san Cirillo di Gerusalemme, il quale indica
che 1 fiumi d’acqua dello Spirito, che si comunicano
attraverso 1 credenti, si manifestano quando egli «si
serve della lingua di qualcuno come carisma di sa-
pienza; illumina la mente di altri con il dono della
profezia; a questo concede lo spirito di scacciare 1 de-
moni (...) rafforza in alcuni la temperanza, e in altri la
vera misericordia; ad altri ancora insegna a praticare
il digiuno e ’ascesi».!?®

61. Qualcosa di simile si puo dire riguardo all’in-
terpretazione di Gv 14,12, in cui si parla dei credenti
che compiono «opere piu grandi» (meizona) di quelle
del Cristo terreno. I credenti partecipano all’opera
di Cristo nel senso che anch’essi, in qualche modo,
stimolano la fede degli altri proclamando la Parola.
Cosi ¢ detto esplicitamente in Gv 17,20b: «Quelli che
crederanno in me mediante la loro parola». La stessa
cosa suggerisce Gv 14,6-11, dove le opere di Cristo
sono quelle che manifestano il Padre (v. 8). Le ope-
re dei credenti, incentrate sull’annuncio del Vangelo
per mezzo della parola, si pongono in parallelo con

154 Cf. sant’Itario, Tractatus in Psalmos, 64, 14: PL 9,
421B.

155 Sant’AcosTINO D’IPPONA, In loannes Evangelium, 32,
4: PL 35, 1643D.

156 San Tommaso D’AQuUINO, Super loannem, c. 7, lect. 5.

157 Tvi; cf. Ip., Summa theologiae, 11-11, q.178 a. 1 s. c.

158 San CIRILLO DI GERUSALEMME, Catechesis mystagogica
XVI, 12: PG 33, 934B.

It ReEegNno - pocumMENTI 3/2026

le opere di Cristo. Gesu proclama: «Se hanno osser-
vato la mia parola, osserveranno anche la vostra» (Gv
15,20c). E, poiché chi ascolta la parola di Cristo ha
la vita eterna (cf. Gv 5,24), Gesu annuncia che altri
crederanno attraverso la parola dei credenti (cf. Gv
17,20). Tuttavia, non st tratta solo di parole, ma an-
che della testimonianza eloquente dei credenti, ed ¢
per questo che Gesu chiede al Padre che 1 credenti
siano uniti affinché «l mondo creda» (Gv 17,21).

Amore che si comunica nel mondo

62. Il Vangelo di Giovanni lega strettamente la
carita fraterna a questa comunicazione del bene. In
effetti, ’affermazione «se mi amate, osserverete 1 miei
comandamenti» (Gv 14,15), ¢ parallela a «chi crede
in me, anch’egli compira le opere che io compio» (Gv
14,12). Quando Cristo parla del frutto che si aspetta
dai suoi discepoli, finisce per identificarlo con I’'amo-
re fraterno (cf. Gv 15,16-17). Anche san Paolo, dopo
aver parlato delle varie opere straordinarie che 1 cre-
denti possono compiere (cf. 1Cor 12), propone una
via piu eccellente quando dice «Desiderate intensa-
mente 1 carismi piu grandi (ta meizona). E allora, vi
mostro la via piu sublime (kath hyperbolen)»: I’amore
(1Cor 12,31). Le opere d’amore verso il prossimo,
perfino il lavoro quotidiano o lo sforzo per cambiare
questo mondo, diventano allora un canale di coope-
razione con l'opera salvifica di Cristo.

63. Anche 1 recenti pontefici si sono espressi in
questo senso. San Giovanni XXIII insegnava che
«quando si svolgono le proprie attivita, anche se di
natura temporale, in unione con Gesu divino reden-
tore, ogni lavoro diviene come una continuazione del
suo lavoro, penetrato di virtu redentiva (...) si contri-
buisce a estendere e diffondere sugli altri il frutto del-
la redenzione».!® San Giovanni Paolo II comprese
questa collaborazione come la ricostruzione, insieme
a Cristo, del bene che ¢ stato danneggiato nel mon-
do a causa dei peccati, perché «il cuore di Cristo ha
voluto aver bisogno della nostra collaborazione per
ricostruire il bene e la bellezza» e «questa ¢ la vera
riparazione chiesta dal cuore del Salvatore».160 Papa
Benedetto XVI sosteneva che «destinatari dell’amore
di Dio, gli uomini sono costituiti soggetti di carita,
chiamati a farsi essi stessi strumenti della grazia, per
effondere la carita di Dio e per tessere reti di carita. A
questa dinamica di carita ricevuta e donata risponde

159 San Grovannt XXIII, lett. enc. Mater et magistra,
15.5.1961, n. 237: AAS 53(1961), 462.

160 San Giovannt Paoro 11, Lettera al preposito generale
della Compagnia di Gesu, Paray-le-Monial, 5.10.1986: OR
19.10.1986, 7, cit. in FrRaNcesco, Dilexit nos, n. 182: AAS
116(2024), 1427; Regno-doc. 19,2024,606.

95



la dottrina sociale della Chiesa».!6! E papa France-
sco ha insegnato che, per santa Teresa del Bambi-
no Gesu, «non si tratta solo di permettere al cuore
di Cristo di diffondere la bellezza del suo amore nel
nostro cuore, attraverso una fiducia totale, ma an-
che che attraverso la propria vita raggiunga gli altri
e trasformi il mondo (...) e st traduce in atti di amore
fraterno con cui curiamo le ferite della Chiesa e del
mondo. In tal modo offriamo nuove espressioni alla
forza restauratrice del cuore di Cristo».162

64. Questa ¢ la cooperazione resa possibile da
Cristo e suscitata dall’azione dello Spirito che, nel
caso di Maria, si distingue dalla cooperazione di
qualsiasi altro essere umano per il carattere materno
che Ciristo stesso le ha attribuito dalla croce.

Criteri

65. Ogni altro modo di intendere questa coope-
razione di Maria nell’ordine della grazia, soprattutto
se si intende attribuire a Maria una qualche forma
di intervento o di strumentalita perfettiva o di causa
seconda nella comunicazione della grazia santifican-
te,!163 dovrebbe prestare particolare attenzione ad al-
cuni criteri gia accennati nella costituzione dogmati-
ca Lumen gentium:

a) Dobbiamo riflettere su come Maria favorisca la
nostra unione «immediata» 5% con il Signore, che egli
medesimo realizza conferendo la grazia, e che solo
da Dio possiamo ricevere,!%> ma senza comprende-
re 'unione con Maria come piu immediata di quel-
la con Ciristo. Questo rischio € presente soprattutto
nell’idea che Cristo ci doni Maria come strumento o
causa seconda e perfettiva nella comunicazione della
sua grazia.

b) Il concilio Vaticano II ha sottolineato che «ogni
salutare influsso della beata Vergine verso gli uomi-
ni non nasce da una necessita oggettiva ma da una

161 BENEDETTO X VI, lett. enc. Caritas in veritate sullo
sviluppo umano integrale nella carita e nella verita, 29.6.2009,
n. 5: AAS 101(2009), 643; EV 26/685.

162 FRANCESCO, Dilexit nos, nn. 198, 200: AAS 116(2024),
1432; Regno-doc. 19,2024,608.

163 Cf. san ToMMAsO D’AQUINO, Summa theologiae, 1-11, q.
3,a. 6, co. e ad 1; Id., Quaestiones disputatae de veritate, q. 27,
a. 3, s.c. 5. Gli argomenti che usava san Tommaso d’Aquino
per spiegare il perché nessuna creatura puo conferire la grazia,
ma solamente Dio, non possono essere considerati come supe-
rati, né all’interno della sua propria opera, né posteriormente.

164 .G 60: AAS 57(1965), 62; EV 1/434; cf. san ToMMASO
D’AQUINO, Summa theologiae, 1, q. 25, art. 3, ad 4; Ip., Scriptum
super sententiis, 11, d. 26, q. 1, a. 2, co.; wi, IV, d. 3, q.1, a. 3,
qc. 1, ad 1.

165 Cf. Ip., Quaestiones disputatae de veritate, q. 27, a. 3,
s. ¢. 5. Ancora una volta ricordiamo che: «Sed mentem, in qua
est gratia, nulla creatura illabitur».

IL REcNO - pocuMENTI 3/2026

disposizione puramente gratuita di Dio».!66 Tale in-
flusso puo essere concepito solo a partire dalla libera
decisione di Dio che, sebbene la sua propria azione
sia debordante e sovrabbondante, vuole associarla li-
beramente e gratuitamente alla sua opera. Per questo
non ¢ lecito presentare I’azione di Maria come se egli
avesse bisogno di lei per operare la salvezza.

c) Dobbiamo intendere la mediazione di Maria
non come un complemento affinché Dio possa ope-
rare pienamente, con maggiore ricchezza e bellezza,
ma «in modo che nulla sia detratto o aggiunto alla
dignita e alla efficacia di Cristo, unico Mediatore».167
Quando si spiega la mediazione di Maria, bisogna
sottolineare che Dio ¢ I'unico Salvatore, il quale ap-
plica esclusivamente 1 meriti di Gesu Cristo, gli unici
necessari e completamente sufficienti per la nostra
giustificazione. Maria non sostituisce 1l Signore in
nulla che lui non faccia (non toglie) né lo comple-
ta (aggiunge). Se nella comunicazione della grazia
ella non aggiunge nulla alla mediazione salvifica di
Cristo, Maria non deve essere considerata come stru-
mento primario di tale donazione.!%® Se lei accompa-
gna un’azione di Cristo, per opera dello stesso Cristo,
in alcun modo deve essere intesa come mediazione
parallela. Piuttosto, essendo associata a lui, ¢ Maria a
ricevere dal Figlio un dono che la pone al di la di sé
stessa, perché le ¢ concesso di accompagnare ’opera
del Signore con il suo carattere materno. Ritorniamo
allora sul punto piu sicuro: il contributo dispositivo
di Maria, per cui si puo pensare a un’azione in cui
ella apporta qualcosa di suo nella misura in cui «puo
disporre in qualche modo»169 gli altri. Perché «tocca
alla potenza suprema condurre all’ultimo fine, men-
tre quelle inferiori collaborano disponendo [il sogget-
to] al conseguimento di quel fine».170

66. Quanto detto non offende né umilia Maria,
perché tutto il suo essere ¢ riferito al suo Signore.
«[anima mia magnifica il Signore» (Lc 1,46): per lei
non c’¢ altra gloria che quella di Dio. Essendo Ma-
dre, raddoppia la sua gioia quando vede Cristo mani-
festare la bellezza inesauribile e sovrabbondante del-
la sua gloria, guarendo, trasformando e riempiendo
di sé 1 cuori di questi figli che ella ha accompagnato nel
suo cammino verso il Signore. Pertanto, uno sguardo

166 1.,G 60: AAS 57(1965), 62; EV 1/434.

167 LG 62: AAS 57(1965), 63; EV 1/436.

168 Cf. san Tommaso D’AQuUINO, Summa contra gentiles,
lib. 2, c. 21, n. 7. Uno strumento contribuisce con qualcosa di
proprio: «Omne agens instrumentale exequitur actionem prin-
cipalis agentis per aliquam actionem propriam et connaturalem
sibi».

169 Jvg, lib. 3, c. 147, n. 6; cf. Ip., Summa theologiae, 1, q.
45, a. 5 co.

170 Ip., Summa theologiae, I-11, q. 5, a. 6, ad 1.

96



rivolto a lei che ci distogliesse da Ciristo, o la mettesse
allo stesso livello del Figlio di Dio, sarebbe estraneo
alla dinamica propria di una fede autenticamente
mariana.

Le grazie

67. Alcuni titoli, come per esempio quello di Me-
diatrice di tutte le grazie, hanno dei limiti che non fa-
cilitano la corretta comprensione del ruolo unico di
Maria. Difatt, lei, che ¢ la prima redenta, non puo
essere stata mediatrice della grazia da lei stessa rice-
vuta. Non si tratta di un dettaglio di poca importan-
za, perché rivela qualcosa di centrale: che, anche in
lei, il dono della grazia la precede e procede dall’ini-
ziativa assolutamente gratuita della Trinita, in previ-
sione dei meriti di Cristo. Lei, come tutti noi, non ha
meritato la propria giustificazione a motivo di alcuna
sua azione precedente,!’! né tantomeno di alcuna
sua azione successiva.!’? Anche per Maria, I"amici-
zia con Dio attraverso la grazia sara sempre gratuita.
La sua preziosa figura ¢ testimonianza suprema della
ricettivita credente di chi, piu e meglio di chiunque
altro, si ¢ aperto con docilita e piena fiducia all’opera
di Ciristo, e allo stesso tempo ¢ il miglior segno della
potenza trasformatrice di questa grazia.

68. In altro senso, il titolo precedentemente men-
zionato corre 1l rischio di presentare la grazia divina
come se Maria si convertisse in un distributore di
beni o di energie spirituali, senza un legame con la
nostra relazione personale con Gesu Cristo. Tutta-
via, I’espressione «grazie», riferita al sostegno ma-
terno di Maria nei diversi momenti della vita, puo
avere un significato accettabile. Il plurale esprime
tutto I’aluto, anche materiale, che il Signore puo do-
narci ascoltando l'intercessione della Madre; aiuto
che, a sua volta, dispone 1 cuori ad aprirsi all’amore
di Dio. In questo modo Maria, come madre, ha una
presenza nella vita quotidiana dei fedeli di molto su-
periore alla vicinanza che qualsiasi altro santo puo
avere.

69. Lei, con la sua intercessione, puod implorare
per noi gli impulsi interiori dello Spirito Santo, che
chiamiamo «grazie attuali». Si tratta di quegli aiuti
dello Spirito Santo che operano anche nei peccatori

171 Cf. Concirio p1 TRENTO, Sessione VI. Decretum de iusti-
ficatione, 8: DENZ 1532.

172 Cf. san ToMMASO D’AQUINO, Summa theologiae, 1-11, q.
114, a. 5, co.: «Quando uno ¢ in grazia, la grazia che ha gia
ricevuto non puo essere meritata». Anche se la persona giusti-
ficata puo meritare di crescere nella vita della grazia, il fatto di
essere giustificato, di essere amico di Dio attraverso la grazia,
sara sempre assolutamente gratuito.

It ReEegNno - pocumMENTI 3/2026

al fine di disporli alla giustificazione,!”3 e altresi in co-
loro che sono gia giustificati dalla grazia santificante,
al fine di stimolarli alla crescita. In tale senso preciso,
si deve interpretare il titolo di «Madre della grazia».
Maria umilmente collabora affinché possiamo aprire
il cuore al Signore, il quale ¢ I'unico che puo giusti-
ficarci con I'azione della grazia santificante: vale a
dire, quando egli infonde in noi la sua vita trinitaria,
dimora in noi come amico e ci rende partecipi della
sua vita divina. Questa ¢ opera esclusiva dello stesso
Signore, tuttavia non esclude che, attraverso I’azione
materna di Maria, 1 fedeli possano raggiungere quel-
le parole, immagini e stimoli differenti che li aiutano
ad andare avanti nella vita, e a disporre il cuore per la
grazia che il Signore infonde, come anche a crescere
nella vita di grazia, ricevuta gratuitamente.

70. Questi aiuti che ci giungono dal Signore si
presentano a noi con un aspetto materno, pieni della
tenerezza e della vicinanza della Madre che Gesu ha
voluto condividere con noi (cf. Gv 19,25-28). Maria
sviluppa cosl un’azione singolare per aiutarci ad apri-
re 1 nostri cuori a Cristo e alla sua grazia santificante,
che eleva e guarisce. Quando lei comunica suscitan-
do diverse «mozioni», queste devono essere sempre
intese come stimoli per aprire le nostre vite all’'Unico
che opera nel piu intimo del nostro essere.

La nostra unione con Maria

71. 11 Concilio ha preferito chiamare Maria « Ma-
dre nell’ordine della grazia»,'’* espressione che rende
meglio I'universalita della cooperazione materna di
Maria e che ¢ innegabile in un senso preciso: lei ¢ la
Madre di Cristo, il quale ¢ la Grazia per eccellenza e
I’Autore di tutta la grazia.

72. Questa maternita di Maria nell ordine della
grazia — che scaturisce dal mistero pasquale di Cri-
sto — implica, inoltre, che ciascun discepolo stabili-
sca con Maria «una relazione unica e irripetibilex».
San Giovanni Paolo II parlava di una «dimensione
mariana della vita dei discepoli di Cristo», che si
esprime come «risposta all’amore di una persona e,
in concreto, all’amore della madre».!” La vita del-
la grazia include la nostra relazione con la Madre.

173 Cio che san Tommaso d’Aquino chiama «disposizione
finale», simultanea al dono della grazia santificante, ¢ opera
immediata della medesima grazia. Si tratta dell’«ultima dispo-
sizione, alla quale segue, di necessita, la forma», in san Towm-
MASO D’AQUINO, Sententiae metaphysicae, lib. 5, lect. 2, n. 5; cf.
Ip., Scriptum super sententiis, 1,d. 17, q.2, a.3, co.; Ip., Summa
contra gentiles, lib. 2, c. 19, n. 6; Ip., Compendium theologiae,
I, n. 105.

174 L.G61: AAS57(1965), 63; EV 1/435.

175 San GIovaNNI Paoro II, Redemptoris Mater, n. 45: AAS
79(1987), 422-423; EV 10/1399.

97



L'unione con Cristo, attraverso la grazia, ci unisce
allo stesso tempo a Maria con una relazione fatta di
confidenza, tenerezza e affetto senza riserve.

La prima discepola

73. Maria ¢ «la prima discepola, quella che ha
imparato meglio le cose di Gesu».!76 Lei ¢ la prima
di coloro che «ascoltano la parola di Dio e la osser-
vano» (Lc 11,28); ¢ la prima a collocarsi tra gli umili
e 1 poveri del Signore, al fine di insegnarci a sperare
e a ricevere, con fiducia, la salvezza che viene solo
da Dio. Maria «diventava cosl, in un certo senso, la
prima «discepola» di suo Figlio, la prima alla quale
egli sembrava dire “seguimi”, ancor prima di rivol-
gere questa chiamata agli apostoli o a chiunque altro
(cf. Gv 1,43)».177 Lei ¢ modello di fede e di carita per
la Chiesa a motivo della sua obbedienza alla volonta
del Padre, della sua cooperazione all’opera reden-
trice del Figlio e della sua apertura all’azione dello
Spirito Santo.!78 Per questo sant’Agostino diceva che
«vale di piu per Maria essere stata discepola di Cristo
anziché madre di Cristo».!”? E papa Francesco ha
insistito nel dire che «é piu discepola che madre».180
Maria ¢, in definitiva, «la prima e la piu perfetta di-
scepola di Cristo».!8!

74. Maria ¢, per ogni cristiano, «colei che “ha
creduto” per prima, e proprio con questa sua fede
di sposa e di madre vuole agire su tutti coloro che a
lei si affidano come figli».!82 E lo fa con un affetto
colmo di segni di vicinanza, che li aiuta a crescere
nella loro vita spirituale, insegnando loro a lasciare
che la grazia di Cristo agisca sempre di piu. In questo
rapporto di affetto e fiducia, lei, che ¢ «la piena di
grazia», insegna a ogni cristiano a ricevere la grazia,
a custodirla e a meditare sull’opera che Dio compie
nella loro vita (cf. Lc 2,19).

75. Nel caso dei presunti fenomeni soprannatura-
li, che hanno gia ricevuto un giudizio positivo da par-
te della Chiesa, dove ricorrano alcune delle espressio-
ni o titoli come quelli summenzionati si dovra tenere
conto che «nel caso in cui venga concesso da parte

del dicastero un Nihil obstat (...), tali fenomeni non

176 FRANCESCO, 18.11.2020: OR
18.11.2020, 11.

177" San GI1ovaNNI Paoro II, Redemptoris Mater, n. 20: AAS
79(1987), 387; EV 10/1328.

178 Cf. LG 53: AAS 57(1965), 58-59; EV'1/427.

179 Sant’ AGosTINO D’IPPONA, Sermo 72/A, 7: CCSL.41Ab, 117.

180 FraNcEsco, Udienza generale, 24.3.2021: OR
24.3.2021, 8.

181 San Paoro VI, Marialis cultus, n. 35: AAS 66(1974),
147; EV 5/66.

182 San GIrovannt Paoro II, Redemptoris Mater, n. 46: AAS
79(1987), 424; EV'10/1401.

Udienza  generale,

IL RegNO - pocuMENTI 3/2026

diventano oggetto di fede — cio¢ 1 fedeli non sono ob-
bligati a prestarvi un assenso di fede».183

MADRE DEL POPOLO FEDELE

76. «Maria, la prima discepola, ¢ la Madre».!8
Sulla croce, Cristo ci dona Maria, e cosi «ci conduce
a lei perché non vuole che camminiamo senza una
madre».185 Lei ¢ la Madre credente che ¢ divenuta
«Madre di tutti i credenti»,!86 e allo stesso tempo ¢
«la Madre della Chiesa evangelizzatrice»,'®7 che ci
accoglie cosi come Dio ha voluto convocarci, non
solo come individui isolati ma come popolo che cam-
mina:!'# «Nostra Madre Maria vuole sempre cam-
minare con noi, stare vicino, aiutarci con la sua inter-
cessione e il suo amore».!89 Lei ¢ la Madre del popolo
fedele, che «cammina in mezzo al suo popolo, mossa
da una tenerezza premurosa, e si fa carico delle ansie
e delle vicissitudini».!?0

L'amore si ferma, contempla il mistero,

gode in silenzio

77. 11 popolo fedele non si allontana da Ciristo,
né dal Vangelo, quando si avvicina a lei, ma rima-
ne capace di leggere «in quell’immagine materna
tutti i misteri del Vangelo».19! Perché, in quel volto
materno, vede riflesso il Signore che ci cerca (cf.
Lc 15,4-8), che viene incontro a noi con le braccia
aperte (cf. Lc 15,20), che si ferma davanti a noi (cf.
Lc 18,40), che si curva su di noi e ci solleva verso la
sua guancia (cf. Os 11,4), che ci guarda con amore
(cf. Mc 10,21) e che non ci condanna (cf. Gv 8,11;
Os 11,9). Nel suo volto materno, molti poveri ri-
conoscono il Signore che «ha rovesciato 1 potenti
dai troni, ha innalzato gli umili» (Lc 1,52). Questo
volto di donna canta il mistero dellincarnazione.
In questo volto della Madre, trafitta dalla spada

183 DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Norme per pro-
cedere el discernimento di presunti fenomeni soprannaturali, n.
12: AAS 116(2024), 782; Regno-doc. 11,2024,357.

184 FraNcEsco, Udienza generale, 16.2.2022: OR
16.2.2022, 2.

185 Ip., Evangelii gaudium, n. 285: AAS 105(2013), 1134-
1135; EV29/2392.

186 BeNEDETTO X VI, lett. enc. Deus caritas est sull’amore
cristiano, 25.12.2005, n. 42: AAS 98(2006), 217-252, 252; EV
23/1605.

187 FRANCESCO, Evangelii gaudium, n. 284: AAS105(2013),
1134; EV29/2391.

188 Cf. dvi, n. 113: AAS 105(2013), 1067; EV 29/2219.

189 LeoNE X1V, Prima benedizione apostolica «urbi et orbi»,
8.5.2025: OR 9.5.2025, 3; Regno-doc. 9,2025,258.

190 FRANCESCO, Messaggio per la 37¢ Giornata mondiale
della gioventu, 15.8.2022: AAS 114(2022), 1255.

91 Ip., Evangelii gaudium, n. 285: AAS 105(2013), 1135;
EV29/2393.

98



(cf. Lc 2,35), il popolo di Dio riconosce il mistero
della croce, e in quel volto, illuminato dalla luce
pasquale, percepisce che Cristo ¢ vivo. Ed ella, che
ricevette in pienezza lo Spirito Santo, ¢ colei che
sostiene gli apostoli riuniti in preghiera nel cena-
colo (cf. At 1,14). Per questo possiamo dire che,
«in qualche modo la fede di Maria, sulla base della
testimonianza apostolica della Chiesa, diventa in-
cessantemente la fede del popolo di Dio in cammi-
no».192

78. Come sostenevano 1 vescovi latinoamerica-
ni, 1 poveri «incontrano la tenerezza e 'amore di
Dio nel volto di Maria. In lei si riflette il messag-
gio essenziale del Vangelo».193 Il popolo semplice
e povero non separa la Madre gloriosa da Maria
di Nazaret, che incontriamo nei Vangeli. Al con-
trario, riconosce la semplicita dietro la gloria, e sa
che Maria non ha cessato di essere una di loro. E
colei che, come ogni madre, ha portato suo figlio in
grembo, lo ha allattato, lo ha cresciuto amorevol-
mente con 'aiuto di san Giuseppe, e non le sono
mancati gli scossoni e 1 dubbi della maternita (cf.
Lc 2,48-50). E colei che canta al Dio che «ha ri-
colmato di beni gli affamati, ha rimandato 1 ric-
chi a mani vuote» (Lc 1,53), colet che soffre con gli
spost che sono rimasti senza vino per la loro festa
(cf. Gv 2,3), che sa correre a dare una mano alla
cugina che ne ha bisogno (cf. Lc 1,39-40), che si la-
scia ferire, come trafitta da una spada a causa della
storia del suo popolo, di cui suo Figlio ¢ «segno di
contraddizione» (Lc 2,34); ¢ colei che capisce cosa
significa essere un migrante o un esule (cf. Mt 2,13-
15), che nella sua poverta puo offrire solo due pic-
coli colombi (cf. Lc 2,24) e che sa cosa vuol dire es-
sere disprezzati per appartenere alla famiglia di un
povero falegname (cf. Mc 6,3-4). I popoli sofferenti
riconoscono Maria che cammina al loro fianco e
per questo cercano la Madre per implorare il suo
aiuto.!9*

79. La vicinanza della Madre produce una
pleta mariana «popolare», che ha diverse espres-
sioni nei diversi popoli. I volti molteplici di Maria
— coreano, messicano, congolese, italiano e tanti
altri — sono forme di inculturazione del Vangelo
che riflettono, in ogni luogo della terra, «la tene-

192 San Giovannt Paoro I, Redemptoris Mater, n. 28: AAS
79(1987), 398; EV'10/1351.

193 CONSIGLIO EPISCOPALE LATINOAMERICANO, V' Conferenza
generale dell’episcopato latinoamericano e dei Caraibi, n. 265;
Regno-doc. 19,2007,561.

194 Cf. san Grovannt Paoro II, Redemptoris Mater, n. 35:
AAS 79(1987), 407; EV 29/1367.

It ReEegNno - pocumMENTI 3/2026

rezza paterna di Dio»!? che raggiunge le viscere
dei nostri popoli.

80. Contempliamo la fede del popolo di Dio,
in cul moltitudini di fratelli e sorelle credenti rico-
noscono spontaneamente Maria come Madre, cosi
come Ciristo stesso ci ha proposto dalla croce. Il po-
polo di Dio ama compiere pellegrinaggi verso 1 di-
versl santuari mariani, dove trova conforto e forza
per andare avanti, come chi, in mezzo alla fatica e al
dolore, riceve la carezza della Madre. La conferenza
di Aparecida ha saputo esprimere in modo chiaro
e splendido il profondo valore teologico di questa
esperienza. Niente di meglio che concludere questa
Nota con tali parole:

«Mettiamo in risalto i pellegrinaggi, dove si puo ri-
conoscere il popolo di Dio in cammino. Li il credente
celebra la gioia di sentirsi immerso tra tanti fratelli,
camminando insieme verso Dio che li attende. Cristo
stesso si fa pellegrino e, risorto, cammina tra i poveri.
La decisione di mettersi in cammino verso il santuario
e gia una confessione di fede; il cammino ¢ un vero
canto di speranza; e Uarrivo é un incontro d’amore.
Lo sguardo del pellegrino si posa su un’tmmagine che
simboleggia la tenerezza e la vicinanza di Dio. L'amore
si ferma, contempla il mistero e lo gusta in silenzio. An-
che lui e commosso, riversa tutto il peso del suo dolore
e dei suoi sogni. La supplica sincera, che fluisce con
Sfiducia, ¢ la migliore espressione di un cuore che ha
rinunciato all’autosufficienza, riconoscendo che nulla
puo realizzarve da solo. Un breve istante condensa una
vivida esperienza spirituale».'%5

Madpre del popolo fedele, prega per noi.

1l sommo pontefice Leone XIV, il 7 ottobre 2025,
memoria liturgica della beata vergine Maria del
Rosario, ha approvato la presente Nota, deliberata
nella sessione ordinaria di questo dicastero, nella
feria del 26 marzo 2025, e ne ha ordinato la pub-
blicazione.

Dato a Roma, presso la sede del Dicastero per la dot-
trina della fede, il 4 novembre 2025, memoria liturgica
di san Carlo Borromeo.

VicTor MANUEL card. FERNANDEZ,
prefetto
mons. ARMANDO MATTEO,

segretario per la Sezione dottrinale
Leo pp. XIV: 7.10.2025

195 FRANCESCO, Omelia mnella solennita di santa Maria
Madre di Dio, 1.1.2024: AAS 116(2024), 20.

196 CONSIGLIO EPISCOPALE LATINOAMERICANO, V' Conferenza
generale dell’episcopato latinoamericano e dei Caraibi, n. 259.

99



