
Santa Sede  |  dottrina della fede

I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 79

Presentazione

	 La presente Nota risponde a numerose domande 
e proposte che sono giunte presso la Santa Sede negli 
ultimi decenni – in particolare presso questo dicaste-
ro – circa questioni riguardanti la devozione mariana 
e particolarmente alcuni titoli mariani. Sono questio-
ni che hanno suscitato preoccupazioni presso gli ul-
timi pontefici e che sono state ripetutamente trattate 
nel corso degli ultimi trent’anni nei diversi ambiti di 
studio del dicastero, come congressi, sessioni ordina-
rie, ecc. Ciò ha permesso a questo dicastero di di-
sporre di un materiale abbondante e ricco che è alla 
base della presente riflessione.
	 Questo testo, mentre chiarisce in che senso sono 
accettabili o meno alcuni titoli ed espressioni riferiti 
a Maria, allo stesso tempo si propone di approfon-
dire i corretti fondamenti della devozione mariana, 
precisando il posto di Maria nella sua relazione con 
i fedeli, alla luce del mistero di Cristo quale unico 
Mediatore e Redentore. Ciò implica una fedeltà pro-
fonda all’identità cattolica e, allo stesso tempo, un 
particolare sforzo ecumenico.
	 Il motivo di fondo che attraversa queste pagine 
è la maternità di Maria nei confronti dei credenti, 
questione che ritorna spesso, con affermazioni che 
vengono riprese molte volte, arricchendole e comple-
tandole, come in una spirale, con delle nuove consi-
derazioni.
	 La devozione mariana, che la maternità di Maria 
suscita, è presentata qui come un tesoro della Chie-
sa. Non si tratta di correggere la pietà del popolo 
fedele di Dio, che riscopre in Maria rifugio, forza, 
tenerezza e speranza, quanto soprattutto di valoriz-
zarla, riconoscerne la bellezza e promuoverla, dal 
momento che essa è un’espressione mistagogica e 
simbolica di quell’attitudine evangelica di fiducia 
nel Signore che lo stesso Spirito Santo suscita libe-
ramente nei credenti. Infatti, i poveri «incontrano 
la tenerezza e l’amore di Dio sul volto di Maria. In 

Dietro questa nota dottrinale intitolata Mater 
populi fidelis su alcuni titoli mariani riferiti 
alla cooperazione di Maria all’opera della sal-
vezza, come ha dichiarato il prefetto del dica-
stero, card. Victor Manuel Fernández, «c’è una 
ricca storia di decenni»: essa «risponde a nu-
merose domande e proposte (...) giunte presso 
la Santa Sede soprattutto negli ultimi 30 anni», 
tra cui uno studio avvenuto attorno al 1996. Il 
documento, pubblicato il 4 novembre 2025, 
non solo «chiarisce in che senso sono accetta-
bili o meno alcuni titoli ed espressioni riferiti 
a Maria», ma «si propone di approfondire i 
corretti fondamenti della devozione mariana» 
(Presentazione) relativamente alla «coopera-
zione di Maria all’opera della salvezza». In par-
ticolare, è «sempre inappropriato usare il ti-
tolo di Corredentrice», che «rischia di oscurare 
l’unica mediazione salvifica di Cristo». Analo-
gamente «è necessaria una speciale prudenza 
nell’applicare a Maria» il «titolo di “Media-
trice”»: «di fronte alla tendenza ad ampliare la 
portata della cooperazione di Maria, partendo 
da questo termine», ne viene specificata «sia 
la preziosa portata sia i limiti». La Nota si sof-
ferma poi sul titolo di «Madre dei credenti», 
approfondendo l’aspetto della maternità spi-
rituale di Maria, e particolarmente su quello 
di «Madre della grazia». La conclusione invita 
a contemplare Maria come «Madre del popolo 
fedele». La firma di papa Leone XIV esplicita 
il valore del documento come parte del magi-
stero ordinario della Chiesa.

Stampa (4.11.2025) da sito web www.vatican.va.

Il Dicastero per la dottrina della fede su 
alcuni titoli mariani riferiti alla cooperazione 
di Maria all’opera della salvezza

Mater populi
fidelis



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 80

Santa Sede

lei loro vedono riflesso il messaggio essenziale del 
Vangelo» (Consiglio episcopale latinoamericano, V 
Conferenza generale dell’episcopato latinoamericano e 
dei Caraibi [Aparecida, 13-31.5.2007], n. 265. Cita-
to nel n. 78 della Nota).
	 Allo stesso tempo, esistono alcuni gruppi di ri-
flessione mariana, pubblicazioni, nuove forme di 
devozione e richieste di dogmi mariani che non 
presentano le stesse caratteristiche della devozione 
popolare ma che, in definitiva, propongono un de-
terminato sviluppo dogmatico e si esprimono inten-
samente attraverso le piattaforme mediatiche, risve-
gliando, con frequenza, dubbi nei fedeli più sem-
plici. A volte sono reinterpretazioni di espressioni 
impiegate nel passato con significati diversi. Perciò, 
il presente documento prende in considerazione 
tali proposte, per indicare in che senso alcune di 
esse rispondono a una devozione mariana genuina 
e ispirata al Vangelo, o in quale senso altre devono 
essere evitate, perché non favoriscono un’adeguata 
comprensione dell’armonia del messaggio cristiano 
nel suo insieme.
	 D’altra parte, in diversi passaggi di questa 
Nota si offre un ampio approfondimento biblico 
che aiuta a mostrare come l’autentica devozione 
mariana non compare solamente nella Tradizio-
ne della Chiesa ma già nelle sacre Scritture. Tale 
rilevante traccia biblica viene qui accompagnata 
da testi dei padri, dei dottori della Chiesa e degli 
ultimi pontefici. In questo modo, più che porre 
limiti, la Nota cerca di accompagnare e sostenere 
l’amore a Maria e la fiducia nella sua intercessio-
ne materna.
 

Víctor Manuel card. Fernández,
prefetto

 

Introduzione

	 1. [Mater populi fidelis] La Madre del popo-
lo fedele1 è contemplata con affetto e ammirazio-
ne dai cristiani poiché, dato che la grazia ci rende 
somiglianti a Cristo, Maria è l’espressione emi-
nente dell’azione con cui lui trasforma la nostra 
umanità; ed è anche la manifestazione femminile 
di tutto ciò che la grazia di Cristo può operare in 
un essere umano. Dinanzi a tale bellezza, spinti 
dall’amore, molti fedeli hanno sempre cercato di 
riferirsi alla Madre con le parole più belle e hanno 

11  Cf. sant’  Cf. sant’Agostino d’IpponaAgostino d’Ippona, , De sancta virginitate, De sancta virginitate, 6: 6: PL PL 
40, 399.40, 399.

esaltato il posto peculiare che lei occupa insieme a 
Cristo.
	 2.  Recentemente, questo dicastero ha pub-
blicato le Norme per procedere nel discernimento 
di presunti fenomeni soprannaturali.2 È frequen-
te che, in relazione con questi fenomeni, si uti-
lizzino determinati titoli3 ed espressioni riferiti 
alla vergine Maria. Tali titoli, alcuni dei quali già 
presenti nei santi padri, non sempre si utilizzano 
con precisione; a volte viene cambiato il loro si-
gnificato oppure vengono fraintesi. Al di là dei 
problemi terminologici, alcuni titoli presentano 
importanti difficoltà relativamente al contenuto, 
dal momento che con frequenza ne deriva un’er-
rata comprensione della figura di Maria, con serie 
ripercussioni a livello cristologico,4 ecclesiologico5 
e antropologico.6
	 3.  Nell’interpretazione di questi titoli riferiti 
alla vergine Maria, si tratta di come intendere l’as-
sociazione di Maria all’opera redentrice di Cristo, 
vale a dire: «Qual è il significato di questa coope-
razione singolare di Maria nel piano della salvez-
za?».7 Il presente documento, senza voler esaurire 
la riflessione né essere esaustivo, vuole mantenere 
il necessario equilibrio che, all’interno dei misteri 
cristiani, deve stabilirsi tra l’unica mediazione di 
Cristo e la cooperazione di Maria all’opera della 
salvezza, e desidera mostrare anche come questa 
si esprime in diversi titoli mariani.
 

La cooperazione di Maria  
nell’opera della salvezza

	 4.  Tradizionalmente, la cooperazione di Maria 
all’interno dell’opera della salvezza è stata affrontata 
in una duplice prospettiva: sia dal punto di vista della 
sua partecipazione alla redenzione oggettiva, portata a 
compimento da Cristo nella sua vita e particolarmen-
te con la sua Pasqua, sia a partire dall’influsso che lei 

22   Dicastero per la dottrina della fedeDicastero per la dottrina della fede, , Norme per proNorme per pro--
cedere nel discernimento di presunti fenomeni soprannaturali,cedere nel discernimento di presunti fenomeni soprannaturali,  
17.5.2024: 17.5.2024: AAS AAS 116(2024), 771-794; 116(2024), 771-794; Regno-doc. Regno-doc. 11,2024,351.11,2024,351.

33  In alcuni di questi fenomeni, o apparizioni, la vergine   In alcuni di questi fenomeni, o apparizioni, la vergine 
Maria è denominata col titolo di Corredentrice, Redentrice, Maria è denominata col titolo di Corredentrice, Redentrice, 
Sacerdote, Mediatrice, Mediatrice di tutte le grazie, Madre Sacerdote, Mediatrice, Mediatrice di tutte le grazie, Madre 
della grazia, Madre spirituale, ecc.della grazia, Madre spirituale, ecc.

44  Cf.   Cf. Paolo VIPaolo VI, esort. ap. , esort. ap. Marialis cultus,Marialis cultus, 2.2.1974, n. 26:  2.2.1974, n. 26: 
AASAAS 66(1974), 136-139;  66(1974), 136-139; EVEV 5/52. 5/52.

55  Cf.   Cf. iviivi, n. 28:, n. 28: AAS AAS 66(1974), 139-141;  66(1974), 139-141; EVEV 5/55. 5/55.
66  Cf.   Cf. iviivi, n. 37:, n. 37: AAS AAS 66(1974), 148-149;  66(1974), 148-149; EVEV 5/68. 5/68.
77  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Udienza generaleUdienza generale: : Maria singolaMaria singola--

re cooperatrice della redenzione (Gv 19,25-26)re cooperatrice della redenzione (Gv 19,25-26) (9.4.1997), n. 3:  (9.4.1997), n. 3: 
L’Osservatore romanoL’Osservatore romano 10.4.1997, 4. 10.4.1997, 4.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 81

Santa Sede

attualmente esercita verso coloro che sono stati reden-
ti. In realtà, tali prospettive sono tra esse relazionate e 
non possono essere affrontate in maniera isolata.
	 5. La partecipazione di Maria all’opera salvifica 
di Cristo è attestata dalle Scritture, che presentano 
l’evento salvifico realizzato in Gesù Cristo come 
una promessa, negli scritti veterotestamentari e 
come un compimento, nel Nuovo Testamento. Così, 
già si intravede Maria in Gen 3,15, perché lei è la 
Donna che partecipa alla vittoria definitiva contro 
il serpente. Ecco perché non sorprende che Gesù si 
rivolga a Maria con l’appellativo di «Donna» sul-
la scena del Calvario (Gv 19,26). Anche a Cana, 
Gesù la chiama «Donna» (Gv 2,4), rinviando a 
Maria e alla sua funzione, insieme a lui, nell’«ora» 
della croce.
	 6. In quell’«ora», si rende manifesta la coope-
razione di Maria, la quale ritorna a pronunciare 
il «sì» dell’annunciazione e, in quel sacro momen-
to, il Vangelo passa dal collocare sulle labbra di 
Gesù la parola «Donna» (Gv 19,26) al presenta-
re Maria come «Madre» (Gv 19,27). Quando il 
Vangelo spiega che, in risposta, il discepolo − il 
quale rappresenta tutti noi − la accolse, utilizza 
un verbo (lambano) che nel Vangelo assume il si-
gnificato di «accoglienza» da parte della fede (cf. 
Gv 1,11-12; 5,43 e 13,20). Si tratta dello stesso 
verbo che il quarto Vangelo impiega per dire che 
la luce venne tra i suoi e questi non l’«accolsero» 
(Gv 1,11). Vale a dire, il discepolo che occupava il 
nostro posto accanto a Maria, l’accolse come Ma-
dre nella fede. Solo dopo l’affidamento di Maria 
come Madre, Gesù riconoscerà che «ogni cosa era 
compiuta» (Gv 19,28). Questa solenne allusione 
al compimento impedisce di interpretare l’episo-
dio in maniera superficiale. La maternità di Ma-
ria nei nostri confronti fa parte del compimento 
del piano divino che si realizza con la Pasqua del 
Cristo. In maniera simile, l’Apocalisse presenta la 
«Donna» (Ap 12,1) come madre del Messia (cf. 
Ap 12,5) e come madre del «resto dei suoi figli» 
(Ap 12,17).
	 7.  Conviene ricordare che Maria di Nazaret 
può essere considerata il «testimone privilegia-
to»8 dei fatti dell’infanzia di Gesù9 che appaio-
no nei Vangeli (cf. Lc 1-2; Mt 1-2). Nel prologo 
del suo Vangelo, Luca avverte i lettori: «Poiché 
molti hanno cercato di raccontare con ordine gli 

88   FrancescoFrancesco, , Omelia Omelia nel Giubileo straordinario delnel Giubileo straordinario del--
la misericordia: santa messa e apertura della porta santa,la misericordia: santa messa e apertura della porta santa,  
8.12.2015: 8.12.2015: AASAAS 108(2016), 8. 108(2016), 8.

99  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, lett. enc. , lett. enc. Redemptoris Mater,Redemptoris Mater,  
25.3.1987, n. 26: 25.3.1987, n. 26: AAS AAS 79(1987), 396; 79(1987), 396; EVEV 10/1347. 10/1347.

avvenimenti che si sono compiuti in mezzo a noi, 
come ce li hanno trasmessi coloro che ne furo-
no testimoni oculari fin da principio», anch’egli 
ha deciso «di fare ricerche accurate su ogni cir-
costanza, fin dagli inizi» (Lc 1,1-3). Fra questi te-
stimoni oculari risalta Maria, protagonista diret-
ta del concepimento, della nascita e dell’infanzia 
del Signore Gesù. La medesima cosa si può dire 
dei racconti relativi alla passione, quando stava 
«presso la croce di Gesù sua madre» (Gv 19,25), 
e in attesa della Pentecoste, quando gli apostoli 
erano «in preghiera, insieme ad alcune donne e a 
Maria, la madre di Gesù» (At 1,14).
	 8. Nel Vangelo di Luca, Maria è la nuova Fi-
glia di Sion che riceve e trasmette la gioia della sal-
vezza. Luca raccoglie le promesse profetiche che 
annunciavano la gioia messianica (cf. Sof  3,14-17; 
Zac 9,9). In lei si adempiono le promesse che fece-
ro saltare di gioia Giovanni Battista (cf. Lc 1,41). 
Elisabetta si presenta come indegna di ricevere la 
visita di Maria: «A che cosa devo che la madre del 
mio Signore venga da me?» (Lc 1,43). Elisabetta 
non dice: «Chi sono io perché il mio Signore venga 
a me?». Essa si riferisce direttamente alla madre, 
per questo noi possiamo avvertire l’inseparabile 
connessione tra la missione del Cristo e quella di 
Maria. Elisabetta parla colma di Spirito Santo (cf. 
Lc 1,41), in maniera tale che il suo atteggiamento 
dinanzi a Maria si presenta come un modello di 
fede. Le seguenti parole che lei pronuncia, mossa 
dallo Spirito, sono: «Benedetta tu fra le donne e 
benedetto il frutto del tuo grembo!» (Lc 1,42). Sor-
prende il fatto che, sotto l’azione dello Spirito, non 
le basta chiamare Gesù «benedetto», ma chiama 
«benedetta» anche la madre: in questo momento 
di gioia messianica li contempla intimamente uniti. 
Maria qui appare come colei che è «beata» per ec-
cellenza: «Beata colei che ha creduto» (Lc 1,45); «il 
mio spirito esulta» (Lc 1,47); «tutte le generazioni 
mi chiameranno beata» (Lc 1,48). Ciò assume an-
cora maggior importanza se si nota che, nel Vange-
lo secondo Luca, questa felicità non appare come 
uno stato d’animo bensì come il compimento delle 
promesse messianiche nei piccoli (cf. Lc 6,20-22), i 
quali ricevono una ricompensa grande nel cielo (cf. 
Lc 6,23).
	 9. Nei primi secoli del cristianesimo, i santi padri 
si interessarono anzitutto della maternità divina di 
Maria (Theotokos), della verginità perpetua (Aeipar-
thenos), della sua perfetta santità, libera dal peccato 
per tutto il tempo della sua vita (Panagia) e per la sua 



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 82

Santa Sede

funzione di nuova Eva,10 concentrando nel mistero 
dell’incarnazione la riflessione sull’associazione di 
Maria alla redenzione di Cristo. Il «sì» di Maria, in 
risposta al saluto dell’arcangelo Gabriele, affinché il 
Verbo di Dio si facesse carne nel suo grembo (cf. Lc 
1,26-37), dà all’essere umano la possibilità di essere 
divinizzato. Per questo, sant’Agostino chiama la Ver-
gine «cooperatrice» nella redenzione, sottolineando 
tanto l’azione di Maria unita a Cristo quanto la sua 
subordinazione a lui, perché Maria coopera con Cri-
sto affinché nascano «nella Chiesa i fedeli»11 e, per 
questo, la possiamo chiamare Madre del popolo fedele.
	 10. Durante il primo millennio, la riflessione sul-
la vergine Maria nella Chiesa rimanda alla liturgia. 
La grande e ricca diversità delle tradizioni liturgiche 
dell’Oriente cristiano intendeva essere un’eco fede-
le della sacra Scrittura, dei concili e dei padri della 
Chiesa. La lex orandi, che divenne lex credendi, pla-
sma la mariologia orientale partendo dall’innografia, 
fino all’iconografia e alla pietà popolare.12 Per esem-
pio, a partire dal V secolo si fissano in Oriente le feste 
mariane che successivamente, nel VII secolo, passa-
rono in Occidente. La partecipazione della Madre di 
Dio all’opera della salvezza si commemora non solo 
nelle anafore e nelle liturgie eucaristiche delle Chiese 
orientali, ma soprattutto attraverso i testi innografi-
ci impiegati nelle ore canoniche, presenti nelle dif-
ferenti tradizioni liturgiche dell’Oriente cristiano. 
Nell’innografia, abbondano le composizioni dedicate 
a Maria con allegorie bibliche,13 nelle quali si invoca 

1010  La relazione tra Adamo e Cristo che appare nei testi   La relazione tra Adamo e Cristo che appare nei testi 
di san Paolo (Rm 5,18-19 e 1Cor 15,22) servì ai santi padri di san Paolo (Rm 5,18-19 e 1Cor 15,22) servì ai santi padri 
per stabilire il parallelo Eva-Maria. Per esempio, san per stabilire il parallelo Eva-Maria. Per esempio, san GiustiGiusti--
nono, , Dialogus cum TryphoneDialogus cum Tryphone,,  100, 5-6:100, 5-6: PG PG 6, 710CD-711A;  6, 710CD-711A; 
sant’sant’Ireneo di LioneIreneo di Lione, , Adversus haeresesAdversus haereses, III, 22, 4: , III, 22, 4: PG PG 7/1, 7/1, 
959C-960A; 959C-960A; TertullianoTertulliano, , De carne ChristiDe carne Christi, 17, 5: , 17, 5: PLPL 1, 782B.  1, 782B. 
Tale parallelismo antitetico Eva-Maria è il primo avvicinamenTale parallelismo antitetico Eva-Maria è il primo avvicinamen--
to dei santi padri al tema della cooperazione della Vergine all’oto dei santi padri al tema della cooperazione della Vergine all’o--
pera redentrice del Cristo: se Eva ha portato la perdizione, la pera redentrice del Cristo: se Eva ha portato la perdizione, la 
fede di Maria ci ha portato la salvezza. La grande abbondanza fede di Maria ci ha portato la salvezza. La grande abbondanza 
di testimoni nella patristica, sopra il tema della Vergine come di testimoni nella patristica, sopra il tema della Vergine come 
nuova Eva, ci offre elementi interessanti dal punto di vista teonuova Eva, ci offre elementi interessanti dal punto di vista teo--
logico: a) logico: a) Maria e la donnaMaria e la donna, perché in Maria la donna ritorna , perché in Maria la donna ritorna 
al suo splendore primitivo e incontra la sua definitiva compleal suo splendore primitivo e incontra la sua definitiva comple--
tezza; b) tezza; b) Maria e CristoMaria e Cristo come sposa-socia, che costituisce con  come sposa-socia, che costituisce con 
suo Figlio il binomio esemplare e salvifico della ricapitolazione suo Figlio il binomio esemplare e salvifico della ricapitolazione 
o restaurazione messianica; c) o restaurazione messianica; c) Maria e la ChiesaMaria e la Chiesa, stabilendosi in , stabilendosi in 
Maria una doppia relazione con la Chiesa, quella della esemMaria una doppia relazione con la Chiesa, quella della esem--
plarità, come prototipo, e quella di Madre della Chiesa.plarità, come prototipo, e quella di Madre della Chiesa.

1111  Sant’  Sant’Agostino d’IpponaAgostino d’Ippona, , De sancta virginitateDe sancta virginitate, 6: , 6: PLPL  
40, 399.40, 399.

1212  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 31: , n. 31: 
AAS AAS 79 (1987), 402-403; 79 (1987), 402-403; EVEV 10/1362. 10/1362.

1313  Per esempio, cf. sant’  Per esempio, cf. sant’EfremEfrem, , Hymni de NativitateHymni de Nativitate: : SC SC 
459; san 459; san Giovanni DamascenoGiovanni Damasceno, , In dormitione DeiparaeIn dormitione Deiparae I, 8:  I, 8: 
SCSC 80, 100-104. 80, 100-104.

l’intercessione della Madre di Dio, che consentiran-
no un approfondimento del mistero fondamentale 
dell’incarnazione e il suo significato in vista della re-
denzione in Cristo, con un linguaggio colmo di sim-
bolismo poetico, capace di esprimere lo stupore e la 
meraviglia di coloro che, essendo della stessa stirpe di 
Maria, contemplano i prodigi che l’Onnipotente ha 
operato in lei.14

	 11.  L’insegnamento dei primi concili ecumeni-
ci comincia a delineare il dogma di Maria Madre 
di Dio, proclamato quindi in quello di Efeso. L’O-
riente cristiano sempre ha sostenuto dottrinalmente 
quei dogmi definiti da questi primi concili, almeno in 
quelle Chiese che hanno accettato i concili di Efeso e 
di Calcedonia. Allo stesso tempo, ha accolto nelle sue 
tradizioni liturgiche, innografiche e iconografiche le 
narrazioni e le leggende mariane popolari riferite ai 
racconti dell’infanzia e della morte di Gesù. Queste 
narrazioni cercano di alimentare la pietà del popolo 
di Dio, dando voce al lirismo delle immagini poeti-
che, le quali non hanno altro obiettivo che suscitare 
stupore. Questa venerazione della Madre di Dio si 
manifesta anche per mezzo dell’iconografia, che offre 
un’immagine visiva di Maria e del Verbo incarnato. 
Rimane significativo che le iconografie tradizionali di 
queste Chiese, vincolate ai concili di Efeso e di Cal-
cedonia, rappresentano Maria perlopiù come «The-
otokos»,15 e furono realizzate per contemplare in lei la 
Vergine Madre che presenta al mondo e abbraccia 
suo Figlio, il bambino Gesù, mentre intercede per 
l’umanità dinanzi a lui. Così, l’iconografia mariana 
orientale, come kerygma e memoria visiva della teo-

1414  Per esempio, cf.   Per esempio, cf. Octoëchus magnusOctoëchus magnus, Roma 1885, 152: , Roma 1885, 152: 
«Per te siamo diventati partecipi della natura divina, o sempre «Per te siamo diventati partecipi della natura divina, o sempre 
Vergine, Vergine, TheotokosTheotokos, poiché per noi hai partorito il Dio incarna, poiché per noi hai partorito il Dio incarna--
to, perciò, come dobbiamo, tutti con devozione ti magnifichiato, perciò, come dobbiamo, tutti con devozione ti magnifichia--
mo» (trad. dall’originale greco del mo» (trad. dall’originale greco del Theotokion Theotokion del del KathismaKathisma  
poetico dopo la prima poetico dopo la prima stasisstasis). Un ulteriore esempio, più signifi). Un ulteriore esempio, più signifi--
cativo della devozione mariana è il celebre cativo della devozione mariana è il celebre HymnusHymnus  AkathistosAkathistos  
(del V secolo), in 24 strofe: il titolo significa semplicemente che (del V secolo), in 24 strofe: il titolo significa semplicemente che 
lo si ascolta stando in piedi, non seduti, come si ascolta il Vanlo si ascolta stando in piedi, non seduti, come si ascolta il Van--
gelo in segno di particolare riverenza verso la vergine madre gelo in segno di particolare riverenza verso la vergine madre 
Maria, alla quale il poeta si indirizza con gli aggettivi più belli Maria, alla quale il poeta si indirizza con gli aggettivi più belli 
e con metafore ricche di simboli impetrandole di accettare la e con metafore ricche di simboli impetrandole di accettare la 
sua offerta poetica e di intercedere per la salvezza del genere sua offerta poetica e di intercedere per la salvezza del genere 
umano dal peccato (cf. E.M. umano dal peccato (cf. E.M. TonioloToniolo, o.s.M., , o.s.M., Akathistos. Inno Akathistos. Inno 
alla Madre di Dioalla Madre di Dio, edizione metrica, mistagogia e commento al , edizione metrica, mistagogia e commento al 
testo, Centro di cultura mariana, Roma 2017).testo, Centro di cultura mariana, Roma 2017).

1515  Il testimone più antico di tale titolo proviene dall’Egit  Il testimone più antico di tale titolo proviene dall’Egit--
to del III secolo. Cf. to del III secolo. Cf. PapyrusPapyrus 470 della John Rylands Library  470 della John Rylands Library 
(Manchester, UK), il quale riporta per gran parte il testo greco (Manchester, UK), il quale riporta per gran parte il testo greco 
di tale preghiera mariana. La versione latina di questa oraziodi tale preghiera mariana. La versione latina di questa orazio--
ne è la seguente: «ne è la seguente: «Sub tuum praesidium confugimus,Sub tuum praesidium confugimus,  Sancta Sancta 
Dei Genetrix.Dei Genetrix.  Nostras deprecationes ne despiciasNostras deprecationes ne despicias  in necessitatiin necessitati--
bus,bus,  sed a periculis cunctissed a periculis cunctis  libera nos semper,libera nos semper,  Virgo gloriosa et Virgo gloriosa et 
benedictabenedicta».».



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 83

Santa Sede

logia dei primi concili e dei santi padri, vuole essere 
una traduzione visiva dei titoli specifici che si attribu-
iscono alla Vergine.16 Per tale ragione, le icone devo-
no «essere lette» tenendo conto della liturgia e degli 
inni. Maria non è un oggetto di culto che viene posto 
accanto a Cristo, ma si inserisce nel mistero di Cristo 
attraverso l’incarnazione.17 Lei è l’icona in cui viene 
venerato Cristo stesso. Lei è la Theotokos, la Vergine 
Madre che presenta suo Figlio Gesù, il Cristo, ed è 
allo stesso tempo l’Odeghetria che mostra, indicando 
con la sua mano, l’unico cammino che è Cristo.
	 12. A partire dal XII secolo la teologia occidenta-
le18 dirige il suo sguardo alla relazione che unisce la 
Vergine Madre al mistero della redenzione cruenta 
sul Calvario e viene collegata la profezia pronunciata 
da Simeone con la croce di Cristo. La presenza di 
Maria ai piedi della croce viene compresa come se-
gno della fortezza cristiana, piena di amore materno. 
San Bernardo, in un commento sulla presentazione 
di Gesù al tempio, parla della cooperazione di no-
stra Signora al sacrificio redentore.19 Arnaldo, amico 
di san Bernardo e abate benedettino di Bonneval († 
dopo il 1159), considera per la prima volta la coope-
razione di Maria col sacrificio del Calvario, lei insie-
me a suo Figlio Gesù Cristo.20

1616  Le rappresentazioni iconografiche della Vergine seguo  Le rappresentazioni iconografiche della Vergine seguo--
no una serie di modelli stabili, in particolare: la no una serie di modelli stabili, in particolare: la OdeghetriaOdeghetria, , 
colei che indica con la mano «il cammino» a suo figlio Gesù colei che indica con la mano «il cammino» a suo figlio Gesù 
Cristo ancora in grembo; laCristo ancora in grembo; la Eleousa Eleousa, ovvero la Tenerezza, ove , ovvero la Tenerezza, ove 
appare l’intimo legame tra Madre e Figlio, il quale appoggia il appare l’intimo legame tra Madre e Figlio, il quale appoggia il 
proprio volto su quello della Madre; e la proprio volto su quello della Madre; e la PlatyteraPlatytera, la più ampia , la più ampia 
del cielo, perché in sé stessa porta Cristo, rappresentata col del cielo, perché in sé stessa porta Cristo, rappresentata col 
piccolo Gesù sul petto. Da questi tre modelli deriva la maggior piccolo Gesù sul petto. Da questi tre modelli deriva la maggior 
parte delle altre rappresentazioni, come la parte delle altre rappresentazioni, come la GalaktotrophousaGalaktotrophousa  
che allatta il Bambino; lache allatta il Bambino; la Kyriotissa Kyriotissa,,  o Signora,o Signora,  che tiene il che tiene il 
bambino sulle ginocchia come fossero un trono;bambino sulle ginocchia come fossero un trono;  lala Panagia Panagia, , 
o Tutta Santa, con indosso un mantello di colore rosso il quao Tutta Santa, con indosso un mantello di colore rosso il qua--
le esprime la pienezza della santità; la le esprime la pienezza della santità; la DeesisDeesis, dove la Vergine , dove la Vergine 
appare alla destra del Figlio intronizzato nella maestàappare alla destra del Figlio intronizzato nella maestà  ((PanPan--
tokratortokrator) mentre intercede unitamente a Giovanni il Battista, ) mentre intercede unitamente a Giovanni il Battista, 
posto alla sinistra, in favore di tutti noiposto alla sinistra, in favore di tutti noi. . In altre icone, MariaIn altre icone, Maria  
appare unita ai santi nell’intercessione, molte volte con Gioappare unita ai santi nell’intercessione, molte volte con Gio--
vanni il Battista,vanni il Battista,  come ultimi rappresentanti dell’antica alleancome ultimi rappresentanti dell’antica allean--
zaza  e, nello stesso tempo, come primi membri del nuovo popolo.e, nello stesso tempo, come primi membri del nuovo popolo.

1717  Cf.   Cf. Benedetto XVIBenedetto XVI, , Udienza generaleUdienza generale: : Catechesi su Catechesi su 
san Teodoro Studitasan Teodoro Studita (27.5.2009):  (27.5.2009): OR OR 28.5.2009, 1; san 28.5.2009, 1; san GreGre--
gorio di Narekgorio di Narek, , Prex Prex 26 et 80: 26 et 80: Ad DeiparamAd Deiparam: : SCSC 78, 160-164;  78, 160-164; 
428-432.428-432.

1818  Autori orientali come Santiago di Sarug († 521), san   Autori orientali come Santiago di Sarug († 521), san 
Romano il Cantore († 555-562), san Giovanni Damasceno († Romano il Cantore († 555-562), san Giovanni Damasceno († 
749) e Giovanni il Geometra († 1000) avevano già accostato 749) e Giovanni il Geometra († 1000) avevano già accostato 
il tema della cooperazione di Maria al sacrificio redentore di il tema della cooperazione di Maria al sacrificio redentore di 
Cristo sulla croce.Cristo sulla croce.

1919  Cf. san   Cf. san Bernardo di ChiaravalleBernardo di Chiaravalle, , In Purificationem In Purificationem 
DeiparaeDeiparae, III,, III,  2: 2: PL PL 183, 370C.183, 370C.

2020  Cf.   Cf. Arnaldo di BonnevalArnaldo di Bonneval, , De laudibus b. M. virginisDe laudibus b. M. virginis, I, , I, 
3c. 12, 4: 3c. 12, 4: PL PL 189, 1727A.189, 1727A.

	 13.  La cooperazione della Madre con il Figlio, 
nell’opera della salvezza, è stata illustrata dal magi-
stero della Chiesa.21 Come dice il concilio Vaticano 
II, «giustamente quindi i santi padri ritengono che 
Maria non fu strumento meramente passivo nelle 
mani di Dio, ma che cooperò alla salvezza dell’uomo 
con libera fede e obbedienza».22 Questa associazione 
della Vergine è presente tanto nella vita terrena di 
Gesù Cristo (concepimento, nascita, morte e risurre-
zione) come nel tempo della Chiesa.
	 14. Il dogma dell’immacolata concezione pone in 
risalto il primato e l’unicità di Cristo nella redenzio-
ne, perché la prima dei redenti è anch’essa redenta 
da Cristo e trasformata dallo Spirito, prima di qua-
lunque possibilità di un’azione propria.23 In questa 
speciale condizione di «prima redenta» da Cristo e di 
«prima trasformata» dallo Spirito Santo, Maria può 
cooperare più intensamente e profondamente con 
Cristo e con lo Spirito, convertendosi in prototipo,24 
modello ed esempio di ciò che Dio vuole realizzare in 
ogni persona redenta.25

	 15.  La collaborazione di Maria all’opera della 
salvezza ha una struttura trinitaria, dal momento che 
essa è il frutto dell’iniziativa del Padre, il quale ha 
osservato la piccolezza della sua serva (cf. Lc 1,48); 
scaturisce dalla kenosis del Figlio, il quale si umiliò 
assumendo la forma di servo (cf. Fil 2,7-8), ed è effet-
to della grazia dello Spirito Santo (cf. Lc 1,28.30), il 
quale ha disposto il cuore della giovane di Nazaret in 

2121  Nel magistero precedente al concilio Vaticano II si   Nel magistero precedente al concilio Vaticano II si 
distinguono: distinguono: Pio IXPio IX, cost. ap. , cost. ap. Ineffabilis Deus, Ineffabilis Deus, 8.12.1854: 8.12.1854: 
Pontificis maximi acta. Pars primaPontificis maximi acta. Pars prima, Romae 1854, 597-619; , Romae 1854, 597-619; 
Leone XIIILeone XIII, lett. enc. , lett. enc. Iucunda semper expectatione, Iucunda semper expectatione, 8.9.1894: 8.9.1894: 
ASSASS 27(1894-1895), 177-184;  27(1894-1895), 177-184; Id.Id., lett. enc. , lett. enc. Adiutricem populi,Adiutricem populi,  
5.9.1895: 5.9.1895: ASSASS 28(1895-1896), 129-136; san  28(1895-1896), 129-136; san Pio XPio X, lett. enc. , lett. enc. 
Ad diem illum laetissimum, Ad diem illum laetissimum, 2.2.1904: 2.2.1904: ASSASS 36(1903-1904), 453;  36(1903-1904), 453; 
Benedetto XVBenedetto XV, lett. ap. , lett. ap. Inter sodaliciaInter sodalicia, alla Confraternita di , alla Confraternita di 
nostra Signora della Buona Morte (22.3.1918):nostra Signora della Buona Morte (22.3.1918): AAS AAS 10(1918),  10(1918), 
182; 182; Pio XI,Pio XI, lettera enciclica  lettera enciclica Miserentissimus RedemptorMiserentissimus Redemptor  
(8.5.1928): (8.5.1928): AAS AAS 20(1928), 165-178; 20(1928), 165-178; Pio XIIPio XII, lett. enc. , lett. enc. Mystici Mystici 
corporis Christi corporis Christi (29.6.1943): (29.6.1943): AASAAS 35(1943), 193-248;  35(1943), 193-248; Id.Id., lett. , lett. 
enc. enc. Ad caeli ReginamAd caeli Reginam (11.10.1954):  (11.10.1954): AASAAS 46(1954), 634-635 46(1954), 634-635..

2222   Vaticano IIVaticano II, cost. dogm. , cost. dogm. Lumen gentium (LG)Lumen gentium (LG), n. 56: , n. 56: 
AAS AAS 57(1965), 60; 57(1965), 60; EVEV 1/430. 1/430.

2323  Cf.   Cf. Pio IXPio IX, , Ineffabilis DeusIneffabilis Deus: : Pontificis maximi acta. Pars Pontificis maximi acta. Pars 
primaprima, Romae 1854, 616: «… la beatissima vergine Maria nel , Romae 1854, 616: «… la beatissima vergine Maria nel 
primo istante della sua concezione, per singolare grazia e priprimo istante della sua concezione, per singolare grazia e pri--
vilegio di Dio onnipotente, in vista dei meriti di Gesù Cristo, vilegio di Dio onnipotente, in vista dei meriti di Gesù Cristo, 
salvatore del genere umano, è stata preservata immune da salvatore del genere umano, è stata preservata immune da 
ogni macchia di peccato originale» (ogni macchia di peccato originale» (DenzDenz 2803);  2803); LGLG 53:  53: AAS AAS 
57(1965), 58: «Redenta in modo eminente in vista dei meriti 57(1965), 58: «Redenta in modo eminente in vista dei meriti 
del Figlio suo»; del Figlio suo»; EVEV 1/427. 1/427.

2424  Cf. sant’  Cf. sant’AmbrogioAmbrogio, , Exp. Evangelii secundum LucamExp. Evangelii secundum Lucam, II, , II, 
7: 7: PLPL 15, 1555. 15, 1555.

2525  Cf.   Cf. FrancescoFrancesco, , AngelusAngelus nella solennità dell’Assunzione  nella solennità dell’Assunzione 
della santissima vergine Maria, 15.8.2013: della santissima vergine Maria, 15.8.2013: OROR 17-18.8.2013, 8. 17-18.8.2013, 8.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 84

Santa Sede

modo tale che rispondesse sia all’annunciazione, sia 
nel corso di tutta la sua vita di comunione col Figlio. 
San Paolo VI insegnava che «nella vergine Maria tut-
to è relativo a Cristo e tutto da lui dipende: in vista 
di lui, Dio Padre, da tutta l’eternità, la scelse Madre 
tutta santa e la adornò di doni dello Spirito, a nessun 
altro concessi».26 Il sì di Maria non è una semplice 
condizione previa a qualcosa che avrebbe potuto es-
sere realizzato senza il suo consenso e la sua collabo-
razione. La sua maternità non è semplicemente bio-
logica e passiva,27 ma è una maternità «pienamente 
attiva»28 che si unisce al mistero salvifico di Cristo 
come strumento amato dal Padre nel suo progetto di 
salvezza. Lei «è la garanzia che lui, in quanto “nato 
da donna” (Gal 4,4), è autentico uomo, tuttavia lei è 
anche, dalla proclamazione del dogma di Nicea, la 
Theotokos, colei che dà alla luce Dio».29

 

Titoli che si riferiscono 
alla cooperazione di Maria alla salvezza

	 16. Tra i titoli con i quali si è invocata Maria (Ma-
dre della misericordia, Speranza dei poveri, Ausilio 
dei cristiani, Soccorso, Avvocata, ecc.) ve ne sono al-
cuni che si riferiscono, in misura maggiore, alla sua 
cooperazione all’opera redentrice di Cristo, come 
per esempio Corredentrice e Mediatrice.

CORREDENTRICE
	 17.  Il titolo di Corredentrice appare nel XV se-
colo come correzione dell’invocazione di Redentrice 
(abbreviazione di Madre del Redentore) che Maria 
riceveva dal X secolo. San Bernardo assegna a Maria 
un ruolo ai piedi della croce che dà origine al titolo di 

2626  San   San Paolo VIPaolo VI, , Marialis cultusMarialis cultus, n. 25: , n. 25: AASAAS 66(1974),  66(1974), 
135; 135; EV EV 5/51.5/51.

2727  Non è semplicemente una «madre-nutrice»: cf. san   Non è semplicemente una «madre-nutrice»: cf. san 
Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 20: , n. 20: AAS AAS 79(1987), 79(1987), 
384-387; 384-387; EVEV 10/1323. 10/1323.

2828   Benedetto XVIBenedetto XVI, , Omelia Omelia nella concelebrazione eucarinella concelebrazione eucari--
stica con i nuovi cardinali e consegna dell’anello cardinalizio, stica con i nuovi cardinali e consegna dell’anello cardinalizio, 
25.3.2006: 25.3.2006: AAS AAS 98(2006), 330; cf. san 98(2006), 330; cf. san PaoloPaolo VI, esort. ap.  VI, esort. ap. 
Signum magnum,Signum magnum, 13.5.1967, n. 5:  13.5.1967, n. 5: AASAAS 59(1967), 469: «Maria,  59(1967), 469: «Maria, 
non appena fu rassicurata dalla voce dell’angelo Gabriele che non appena fu rassicurata dalla voce dell’angelo Gabriele che 
Dio la eleggeva a Madre intemerata del suo Figlio unigenito, Dio la eleggeva a Madre intemerata del suo Figlio unigenito, 
senza porre indugio diede il proprio assenso a un’opera che senza porre indugio diede il proprio assenso a un’opera che 
avrebbe impegnato tutte le energie della sua fragile natura, avrebbe impegnato tutte le energie della sua fragile natura, 
dichiarando: dichiarando: Ecco l’ancella del Signore, si faccia di me secondo Ecco l’ancella del Signore, si faccia di me secondo 
la tua parolala tua parola (Lc 1,38)»;  (Lc 1,38)»; EVEV 2/1183. 2/1183.

2929   H.U. von BalthasarH.U. von Balthasar, , Teodrammatica. Le persone del Teodrammatica. Le persone del 
drammadramma, Milano 1983, 308; cf. san , Milano 1983, 308; cf. san Cirillo di AlessandriaCirillo di Alessandria, , 
Ep. II ad NestoriumEp. II ad Nestorium: : DenzDenz 251: «Così essi [i santi padri] si sono  251: «Così essi [i santi padri] si sono 
permessi di chiamare la santa Vergine Madre di Dio»; permessi di chiamare la santa Vergine Madre di Dio»; ConciConci--
lio di Efesolio di Efeso, can. 1: , can. 1: DenzDenz 252. 252.

Corredentrice, titolo che ritroviamo per la prima vol-
ta, in un inno anonimo del XV secolo, a Salisburgo.30 
Anche se la denominazione Redentrice si era conser-
vata per i secoli XVI e XVII, questa scomparve com-
pletamente nel XVIII secolo per essere sostituita con 
Corredentrice. L’indagine teologica sulla cooperazio-
ne di Maria alla redenzione, nel corso della prima 
metà del XX secolo, ha portato a una comprensione 
più profonda del titolo di Corredentrice.31

	 18. Alcuni pontefici hanno impiegato questo ti-
tolo senza soffermarsi a spiegarlo.32 Generalmente, 
lo hanno presentato in due maniere distinte: in rela-
zione alla maternità divina, in quanto Maria, come 

3030  Per quel che a ora sappiamo, ciò accadde nel secolo   Per quel che a ora sappiamo, ciò accadde nel secolo 
XV, da parte di un innografo benedettino, che ci ha lasciato XV, da parte di un innografo benedettino, che ci ha lasciato 
la seguente orazione scritta, conservata nel monastero di San la seguente orazione scritta, conservata nel monastero di San 
Pietro di Salisburgo: «Pietro di Salisburgo: «Pia dulcis et benigna / nullo prorsus Pia dulcis et benigna / nullo prorsus 
luctu digna / si fletum hinc eligeres / ut compassa Redemptori luctu digna / si fletum hinc eligeres / ut compassa Redemptori 
/ captivato transgressori / tu corredemptrix fieres/ captivato transgressori / tu corredemptrix fieres». «Pia, dolce ». «Pia, dolce 
e benigna / non meritevole di dolore / se da qui strappi la e benigna / non meritevole di dolore / se da qui strappi la 
conversione / condividendo la passione del Redentore / per conversione / condividendo la passione del Redentore / per 
il prigioniero peccatore / sei divenuta Corredentrice»: il prigioniero peccatore / sei divenuta Corredentrice»: De comDe com--
passione BMVpassione BMV, 20: G.M. , 20: G.M. DrevesDreves (a cura di),  (a cura di), Analecta Hymnica Analecta Hymnica 
Medii AeviMedii Aevi, XLVI, Leipzig 1905, n. 79, 127., XLVI, Leipzig 1905, n. 79, 127.

3131  I teologi intendono il titolo di Corredentrice in modo   I teologi intendono il titolo di Corredentrice in modo 
diverso: a) diverso: a) Cooperazione immediataCooperazione immediata,, cristotipica o massimalista cristotipica o massimalista, , 
che colloca la cooperazione di Maria come prossima, diretta che colloca la cooperazione di Maria come prossima, diretta 
e immediata alla medesima redenzione (redenzione obiettiva). e immediata alla medesima redenzione (redenzione obiettiva). 
In questo senso i meriti di Maria, se ben subordinati a quelli di In questo senso i meriti di Maria, se ben subordinati a quelli di 
Cristo, avrebbero un valore redentivo per la salvezza; b) Cristo, avrebbero un valore redentivo per la salvezza; b) CooCoo--
perazione mediata o minimalistaperazione mediata o minimalista, limitata al «sì» dell’annuncia, limitata al «sì» dell’annuncia--
zione. Si tratterebbe di una cooperazione mediata, che rende zione. Si tratterebbe di una cooperazione mediata, che rende 
possibile l’incarnazione come passo previo alla redenzione; c)possibile l’incarnazione come passo previo alla redenzione; c)  
Cooperazione immediata recettiva o ecclesiotipicaCooperazione immediata recettiva o ecclesiotipica,,  cooperando cooperando 
alla redenzione obiettiva nel senso che ha accettato i frutti del alla redenzione obiettiva nel senso che ha accettato i frutti del 
sacrificio redentore del Salvatore rappresentando la Chiesa. sacrificio redentore del Salvatore rappresentando la Chiesa. 
Una cooperazione immediata però recettiva, Maria infatti ha Una cooperazione immediata però recettiva, Maria infatti ha 
semplicemente accettato la redenzione di Cristo, diventando semplicemente accettato la redenzione di Cristo, diventando 
la «prima Chiesa».la «prima Chiesa».

3232  Sotto il pontificato di san Pio X il titolo di Correden  Sotto il pontificato di san Pio X il titolo di Correden--
trice si incontra in un documento della Sacra congregazione trice si incontra in un documento della Sacra congregazione 
dei riti e in uno del sant’Uffizio. Cf. dei riti e in uno del sant’Uffizio. Cf. Sacra congregazione Sacra congregazione 
dei ritidei riti, , Dolores Virginis Deiparae, 13.5.1908Dolores Virginis Deiparae, 13.5.1908: : ASSASS 41(1908),  41(1908), 
409; 409; Sacra congregazione del sant’UffizioSacra congregazione del sant’Uffizio, decreto , decreto Sunt Sunt 
quos amor, 26.6.1913quos amor, 26.6.1913: : AASAAS 5(1913), 364, che loda l’usanza di  5(1913), 364, che loda l’usanza di 
aggiungere al nome di Gesù il nome «di sua madre, la nostra aggiungere al nome di Gesù il nome «di sua madre, la nostra 
corredentrice, la beata Maria»; corredentrice, la beata Maria»; Id.Id., , Preghiera di riparazione Preghiera di riparazione 
alla beata vergine Maria,alla beata vergine Maria, 22.1.1914:  22.1.1914: AASAAS 6(1914), 108, nella  6(1914), 108, nella 
quale Maria è chiamata «corredentrice del genere umano». Il quale Maria è chiamata «corredentrice del genere umano». Il 
primo papa che ha utilizzato il termine Corredentrice è Pio primo papa che ha utilizzato il termine Corredentrice è Pio 
XI, nel XI, nel BreveBreve del 20 luglio 1925, indirizzandosi alla Regina del  del 20 luglio 1925, indirizzandosi alla Regina del 
Rosario di Pompei: «Ma ricordati pure che sul Calvario diveniRosario di Pompei: «Ma ricordati pure che sul Calvario diveni--
sti Corredentrice, cooperando per la crocifissione del tuo cuore sti Corredentrice, cooperando per la crocifissione del tuo cuore 
alla salvezza del mondo, insieme col tuo Figliuolo crocifisso»: alla salvezza del mondo, insieme col tuo Figliuolo crocifisso»: 
Pio XIPio XI, , Ad b.v.M. a sacratissimo Rosario in Valle PompeianaAd b.v.M. a sacratissimo Rosario in Valle Pompeiana, , 
in in Sacra penitenzieria apostolicaSacra penitenzieria apostolica, , Enchiridion indulgentiaEnchiridion indulgentia--
rumrum, Typis polyglottis vaticanis, Romae 1952, Typis polyglottis vaticanis, Romae 195222, n. 628; cf. , n. 628; cf. Id.Id., , 
discorso discorso Ecco di nuovoEcco di nuovo a un gruppo di pellegrini di Vicenza,  a un gruppo di pellegrini di Vicenza, 
30.11.1933: 30.11.1933: OR OR 1.12.1933, 1.1.12.1933, 1.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 85

Santa Sede

madre, ha reso possibile la redenzione realizzata da 
Cristo;33 in riferimento alla sua unione con Cristo 
accanto alla croce redentrice.34 Il concilio Vaticano 
II evitò di impiegare il titolo di Corredentrice per ra-
gioni dogmatiche, pastorali ed ecumeniche. San Gio-
vanni Paolo II lo utilizzò, almeno in sette occasioni, 
collegandolo soprattutto al valore salvifico del nostro 
dolore offerto insieme a quello di Cristo, a cui si uni-
sce Maria soprattutto sotto la croce.35

	 19.  Nella feria IV del 21 febbraio 1996, il pre-
fetto dell’allora Congregazione per la dottrina della 
fede, il cardinale Joseph Ratzinger, alla domanda se 
fosse accettabile la richiesta del movimento Vox po-
puli Mariae Mediatrici, in vista di una definizione del 
dogma di Maria come Corredentrice o Mediatrice 
di tutte le grazie, così rispose nel suo votum partico-
lare: «Negative. Il significato preciso dei titoli non è 
chiaro e la dottrina ivi contenuta non è matura. Una 
dottrina definita de fide divina appartiene al deposi-
tum fidei, cioè alla rivelazione divina veicolata nella 
Scrittura e nella tradizione apostolica. Ancora non 
si vede in modo chiaro come la dottrina espressa nei 
titoli sia presente nella Scrittura e nella tradizione 
apostolica».36 Successivamente, nel 2002, espresse 
pubblicamente la sua opinione contraria all’uso di 
questo titolo: «La formula “Corredentrice” si allon-
tana troppo dal linguaggio della Scrittura e della pa-
tristica e quindi causa malintesi… Tutto viene da lui, 
come affermano soprattutto le lettere agli Efesini e ai 
Colossesi. Maria è ciò che è grazie a lui. Il termine 
“Corredentrice” ne oscurerebbe l’origine». Il cardi-
nale Ratzinger non negava che vi fossero buone in-

3333  Cf.   Cf. Id.Id., , RadiomessaggioRadiomessaggio a chiusura dell’Anno santo della  a chiusura dell’Anno santo della 
redenzione a Lourdesredenzione a Lourdes, , 28.4.1935: 28.4.1935: OR OR 29-30.4.1935, 1.29-30.4.1935, 1.

3434  Cf.   Cf. Id.Id., , Ad b.v.M. a sacratissimo Rosario in Valle PomAd b.v.M. a sacratissimo Rosario in Valle Pom--
peianapeiana, in , in Sacra penitenzieria apostolicaSacra penitenzieria apostolica, , Enchiridion indulEnchiridion indul--
gentiarumgentiarum, Romae 1952, n. 628., Romae 1952, n. 628.

3535  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Udienza generale,Udienza generale, 10.12.1980:  10.12.1980: 
InsegnamentiInsegnamenti III/2(1980), 1646;  III/2(1980), 1646; Id.Id., , Udienza generale,Udienza generale, 8.9.1982:  8.9.1982: 
InsegnamentiInsegnamenti V/3(1982), 404;  V/3(1982), 404; Id.Id., , Angelus,Angelus, 4.11.1984:  4.11.1984: InsegnaInsegna--
mentimenti VII/2(1984), 1151;  VII/2(1984), 1151; Id.Id., , Omelia Omelia nel santuario di Nostra nel santuario di Nostra 
Signora di Alborada a Guayaquil (Ecuador), 31.1.1985: Signora di Alborada a Guayaquil (Ecuador), 31.1.1985: InseInse--
gnamentignamenti VIII/1(1985), 319;  VIII/1(1985), 319; Id.Id., , Angelus Angelus della Domenica della Domenica 
delle Palme, 31.3.1985:delle Palme, 31.3.1985: Insegnamenti Insegnamenti VIII/1(1985), 890;  VIII/1(1985), 890; Id.Id., , 
Discorso Discorso ai pellegrini dell’Opera federativa trasporto ammalati ai pellegrini dell’Opera federativa trasporto ammalati 
a Lourdes (OFTAL), 24.3.1990: a Lourdes (OFTAL), 24.3.1990: InsegnamentiInsegnamenti XIII/1(1990),  XIII/1(1990), 
743; 743; Id.Id., , Angelus, Angelus, 6.10.1991: 6.10.1991: InsegnamentiInsegnamenti XIV/2(1991), 756.  XIV/2(1991), 756. 
Dopo la feria IV dell’allora Congregazione per la dottrina delDopo la feria IV dell’allora Congregazione per la dottrina del--
la fede del 21 febbraio del 1996, san Giovanni Paolo II non la fede del 21 febbraio del 1996, san Giovanni Paolo II non 
impiegherà più il titolo di Corredentrice. È importante segnaimpiegherà più il titolo di Corredentrice. È importante segna--
lare, tuttavia, che questo titolo non ricorre nella lettera enciclica lare, tuttavia, che questo titolo non ricorre nella lettera enciclica 
Redemptoris Mater Redemptoris Mater del 25 marzo 1987, che è il documento, per del 25 marzo 1987, che è il documento, per 
eccellenza, nel quale san Giovanni Paolo II spiega il ruolo di eccellenza, nel quale san Giovanni Paolo II spiega il ruolo di 
Maria nell’opera della redenzione.Maria nell’opera della redenzione.

3636   J. RatzingerJ. Ratzinger, , Verbale della feria IV del 21 febbraio 1996Verbale della feria IV del 21 febbraio 1996, , 
in Archivio del Dicastero per la dottrina della fede.in Archivio del Dicastero per la dottrina della fede.

tenzioni e aspetti preziosi nella proposta di utilizzare 
questo titolo, ma sosteneva che fosse «una terminolo-
gia sbagliata».37

	 20. L’allora cardinale menzionava le lettere agli 
Efesini e ai Colossesi, dove il vocabolario utilizzato e 
il dinamismo teologico degli inni presenta la centrali-
tà redentrice unica e la fontalità del Figlio incarnato 
in modo tale da escludere la possibilità di aggiungere 
altre mediazioni, dal momento che «ogni benedizio-
ne spirituale» ci viene donata «in Cristo» (Ef  1,3), 
perché in lui siamo figli adottivi (cf. Ef  1,5) e in lui 
siamo stati graziati (cf. Ef  1,6), «per mezzo del suo 
sangue abbiamo la redenzione» (Ef  1,7) e lui «ha ri-
versato su di noi» (Ef  1,8) la sua grazia. In lui «siamo 
fatti eredi» (Ef  1,11) e siamo stati predestinati. Dio ha 
voluto inoltre che in lui «abiti tutta la pienezza» (Col 
1,19) e che «per mezzo di lui e in vista di lui siano 
riconciliate tutte le cose» (Col 1,20). Tale lode, circa 
il posto unico di Cristo, invita sia a collocare qualsiasi 
creatura in un ruolo chiaramente ricettivo, sia a una 
religiosa e prudente cautela, allorquando si consideri 
qualsiasi forma di possibile cooperazione nell’ambito 
della redenzione.
	 21.  Papa Francesco ha espresso, in almeno tre 
circostanze, la sua posizione chiaramente contraria 
all’uso del titolo di Corredentrice, sostenendo che Ma-
ria «non ha mai voluto prendere per sé qualcosa di suo 
Figlio. Non si è mai presentata come co-redentrice. No, 
discepola».38 L’opera della redenzione è stata perfetta 
e non necessita di alcuna aggiunta. Perciò, «la Ma-
donna non ha voluto togliere a Gesù alcun titolo (...). 
Non ha chiesto per sé di essere una quasi-redentrice 
o una co-redentrice: no. Il Redentore è uno solo e 
questo titolo non si raddoppia».39 Cristo «è l’unico 
Redentore: non ci sono co-redentori con Cristo».40 
Perché «il sacrificio della croce, offerto con animo 
amante ed obbediente, presenta una soddisfazione 
sovrabbondante ed infinita».41 Sebbene possiamo 
prolungarne gli effetti nel mondo (cf. Col 1,24), né 
la Chiesa né Maria possono sostituire o perfezionare 
l’opera redentrice del Figlio di Dio incarnato, che è 
stata perfetta e non ha bisogno di aggiunte.
	 22.  Considerata la necessità di spiegare il ruolo 
subordinato di Maria a Cristo nell’opera della reden-

3737   J. Ratzinger, P. Seewald,J. Ratzinger, P. Seewald, Dio e il mondo. Essere cristia Dio e il mondo. Essere cristia--
ni nel nuovo millennio. In colloquio con Peter Seewaldni nel nuovo millennio. In colloquio con Peter Seewald, Milano , Milano 
2001, 278.2001, 278.

3838   FrancescoFrancesco, , Omelia Omelia nella festa di nostra Signora di Guanella festa di nostra Signora di Gua--
dalupe, 12.12.2019: dalupe, 12.12.2019: AAS AAS 112(2020), 9.112(2020), 9.

3939   Id.Id., , Meditazioni quotidianeMeditazioni quotidiane: : L’Addolorata, discepola e L’Addolorata, discepola e 
madre, madre, 3.4.2020: 3.4.2020: OR OR 4.4.2020, 8.4.4.2020, 8.

4040   Id.Id., , Udienza generale,Udienza generale, 24.3.2021:  24.3.2021: OR OR 24.3.2021, 8.24.3.2021, 8.
4141   Pio XIIPio XII, lett. enc. , lett. enc. HaurietisHaurietis  aquas,aquas, 15.5.1956, n. 10:  15.5.1956, n. 10: 

AASAAS 48(1956), 321. 48(1956), 321.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 86

Santa Sede

zione, è sempre inappropriato usare il titolo di Corre-
dentrice per definire la cooperazione di Maria. Questo 
titolo rischia di oscurare l’unica mediazione salvifica 
di Cristo e, pertanto, può generare confusione e squi-
librio nell’armonia delle verità della fede cristiana, 
perché «in nessun altro c’è salvezza; non vi è infatti, 
sotto il cielo, altro nome dato agli uomini, nel quale 
è stabilito che noi siamo salvati» (At 4,12). Quan-
do un’espressione richiede numerose e continue 
spiegazioni, per evitare che si allontani dal signifi-
cato corretto, non serve alla fede del popolo di Dio 
e diventa sconveniente. In questo caso, non aiuta a 
esaltare Maria come prima e massima collaboratrice 
dell’opera della redenzione e della grazia, perché il 
pericolo di oscurare il ruolo esclusivo di Gesù Cristo, 
il Figlio di Dio fatto uomo per la nostra salvezza, l’u-
nico capace di offrire al Padre un sacrificio di infinito 
valore, non costituirebbe un vero onore alla Madre. 
In effetti, ella come «serva del Signore» (Lc 1,38), ci 
indica Cristo e ci chiede di fare «qualsiasi cosa [lui] 
vi dica» (Gv 2,5).

MEDIATRICE
	 23.  Il concetto di «mediazione» si utilizza nella 
patristica orientale a partire dal VI secolo. Nei se-
coli seguenti, sant’Andrea di Creta,42 san Germano 
di Costantinopoli43 e san Giovanni Damasceno44 
utilizzano questo titolo con differenti significati. In 
Occidente, fin dal XII secolo se ne fa un uso più 
frequente, sebbene non fu prima del XVII secolo 
che venne affermato come tesi dottrinale. Nel 1921 
il cardinale Mercier, arcivescovo di Malines, con la 
collaborazione scientifica dell’Università cattolica di 
Lovanio e il sostegno dei vescovi, del clero e del po-
polo belga, chiese a papa Benedetto XV la definizio-
ne dogmatica della mediazione universale di Maria: 
tuttavia il papa non la concesse, ma approvò soltanto 
una festa, con la messa propria e l’ufficio di Maria 
Mediatrice.45 Da allora e fino al 1950, venne condot-
ta un’indagine teologica sulla questione, che sarebbe 
arrivata alla fase preparatoria del concilio Vaticano 

4242  Cf. sant’  Cf. sant’Andrea di CretaAndrea di Creta, , In nativitatem MariaeIn nativitatem Mariae,,  IV: IV: 
PG PG 97, 865A.97, 865A.

4343  Cf. san   Cf. san Germano di CostantinopoliGermano di Costantinopoli, , In annuntiatioIn annuntiatio--
nem s. Deiparaenem s. Deiparae: : PG PG 98, 322BC.98, 322BC.

4444  Cf. san   Cf. san Giovanni DamascenoGiovanni Damasceno, , In dormitionem Deiparae In dormitionem Deiparae 
I: I: PG PG 96, 712B-713A.96, 712B-713A.

4545  Il 12 gennaio 1921 Benedetto XV, su richiesta fatta dal   Il 12 gennaio 1921 Benedetto XV, su richiesta fatta dal 
card. Désiré-Joseph Mercier, concesse alla Chiesa del Belgio card. Désiré-Joseph Mercier, concesse alla Chiesa del Belgio 
l’ufficio e la messa di santa Maria vergine «Mediatrice di tutte l’ufficio e la messa di santa Maria vergine «Mediatrice di tutte 
le grazie», da celebrarsi il 31 maggio. La sede apostolica conle grazie», da celebrarsi il 31 maggio. La sede apostolica con--
cesse posteriormente ad altre numerose diocesi e congregaziocesse posteriormente ad altre numerose diocesi e congregazio--
ni religiose, previa richiesta, gli stessi ufficio e messa: cf. ni religiose, previa richiesta, gli stessi ufficio e messa: cf. AASAAS  
13(1921), 345.13(1921), 345.

II. Tuttavia, il Concilio non entrò in dichiarazioni 
dogmatiche46 e preferì offrire un’estesa sintesi circa 
«la dottrina cattolica sul posto che si deve attribuire 
alla beata vergine Maria nel mistero di Cristo e della 
Chiesa».47

	 24.  L’espressione biblica che fa riferimento alla 
mediazione esclusiva di Cristo è perentoria. Cristo 
è l’unico Mediatore: «Uno solo, infatti, è Dio e uno 
solo anche il mediatore fra Dio e gli uomini, l’uomo 
Cristo Gesù, che ha dato sé stesso in riscatto per tut-
ti» (1Tm 2,5-6). La Chiesa ha spiegato questo posto 
unico di Cristo per il fatto che, essendo egli Figlio 
eterno e infinito, a lui è unita ipostaticamente l’uma-
nità che egli ha assunto. Tale posto è esclusivo della 
sua umanità e le conseguenze che da esso derivano 
possono applicarsi solamente a Cristo. In questo sen-
so preciso, il ruolo del Verbo incarnato è esclusivo e 
unico. Dinanzi a questa chiarezza della Parola rive-
lata, è necessaria una speciale prudenza nell’applica-
re a Maria tale titolo di «Mediatrice». Di fronte alla 
tendenza ad ampliare la portata della cooperazione 
di Maria, partendo da questo termine, è opportuno 
specificarne sia la preziosa portata sia i limiti.
	 25. Da un lato, non possiamo ignorare l’uso assai 
comune del termine «mediazione» nei più diversi 
ambiti della vita sociale, dove viene inteso semplice-
mente come cooperazione, assistenza, intercessione. 
Di conseguenza, esso viene inevitabilmente applica-
to a Maria in senso subordinato e non pretende in 
alcun modo di aggiungere alcuna efficacia o poten-
za all’unica mediazione di Gesù Cristo, vero Dio e 
vero uomo.
	 26. D’altra parte, è evidente che vi è stata una re-
ale mediazione di Maria per rendere possibile la vera 
incarnazione del Figlio di Dio nella nostra umani-
tà, perché occorreva che il Redentore fosse «nato da 

4646  Cf.   Cf. LGLG 62:  62: AAS AAS 57(1965), 63; 57(1965), 63; EVEV 1/436;  1/436; PontifiPontifi--
cia accademia mariana internazionalecia accademia mariana internazionale, «Un nuovo dogma , «Un nuovo dogma 
mariano?», in mariano?», in OR OR 4.6.1997, 10: «La costituzione 4.6.1997, 10: «La costituzione Lumen genLumen gen--
tiumtium, che con meditata scelta non contiene la definizione dog, che con meditata scelta non contiene la definizione dog--
matica della mediazione, fu approvata con 2151 voti favorevoli matica della mediazione, fu approvata con 2151 voti favorevoli 
su 2156 votanti (...) Ad appena 33 anni dalla promulgazione su 2156 votanti (...) Ad appena 33 anni dalla promulgazione 
della della Lumen gentiumLumen gentium (...) non è cambiato sostanzialmente il  (...) non è cambiato sostanzialmente il 
panorama ecclesiale, teologico ed esegetico». Questa afferpanorama ecclesiale, teologico ed esegetico». Questa affer--
mazione della Pontificia accademia mariana internazionale mazione della Pontificia accademia mariana internazionale 
si andava a sommare alla si andava a sommare alla DichiarazioneDichiarazione della Commissione  della Commissione 
teologica creata nella cornice del XII Congresso mariologico teologica creata nella cornice del XII Congresso mariologico 
internazionale (Czestochowa, dal 12 al 24 agosto 1996), che internazionale (Czestochowa, dal 12 al 24 agosto 1996), che 
considerò inadeguato procedere con la definizione dogmatica considerò inadeguato procedere con la definizione dogmatica 
di Maria come «Mediatrice», «Corredentrice» e «Avvocata». di Maria come «Mediatrice», «Corredentrice» e «Avvocata». 
Cf. Cf. Commissione teologica del Congresso di CzestochowaCommissione teologica del Congresso di Czestochowa,,  
Richiesta di definizione del dogma di Maria Mediatrice, CorreRichiesta di definizione del dogma di Maria Mediatrice, Corre--
dentrice e Avvocata. Dichiarazione, dentrice e Avvocata. Dichiarazione, in in OR OR 4.6.1997, 10.4.6.1997, 10.

4747  San   San Paolo VIPaolo VI, , Allocuzione Allocuzione a conclusione della III Sesa conclusione della III Ses--
sione del concilio Vaticano II, 21.11.1964: sione del concilio Vaticano II, 21.11.1964: AASAAS 56(1964), 1014. 56(1964), 1014.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 87

Santa Sede

donna» (Gal 4,4). Il racconto dell’annunciazione mo-
stra che non si trattò di una mediazione unicamente 
biologica, poiché mette in luce la presenza attiva di 
Maria, la quale interroga (cf. Lc 1,29.34) e accetta 
con decisione: «Fiat» (Lc 1,38). Questa risposta di 
Maria aprì le porte alla redenzione attesa da tutta 
l’umanità e che i santi hanno descritto con poetico 
drammatismo.48 Anche alle nozze di Cana, Maria 
svolge un ruolo di mediazione, quando presenta a 
Gesù le necessità degli sposi (cf. Gv 2,3) e quando 
chiede ai servi di seguire le indicazioni di Gesù (cf. 
Gv 2,5).
	 27. Nel concilio Vaticano II, il termine di media-
zione si riferisce soprattutto a Cristo e, talvolta, anche 
a Maria, sebbene in maniera chiaramente subordi-
nata.49 Di fatto, in riferimento a lei si preferì usare 
una terminologia differente, incentrata sulla coope-
razione50 o sul soccorso materno.51 L’insegnamento 
del Concilio formula chiaramente la prospettiva della 
intercessione materna di Maria, con espressioni come 
«molteplice intercessione» e «protezione materna».52 
Tali due aspetti, uniti, configurano la specificità del-
la cooperazione di Maria nell’azione di Cristo per 
mezzo dello Spirito. In senso stretto, non possiamo 
parlare di altra mediazione della grazia che non sia 
quella del Figlio di Dio incarnato.53 Per tale moti-
vo è necessario ricordare sempre, e non nasconde-
re, la convinzione cristiana per la quale «deve essere 
fermamente creduta, come dato perenne della fede 
della Chiesa, la verità di Gesù Cristo, Figlio di Dio, 
Signore e unico Salvatore, che nel suo evento di in-
carnazione, morte e risurrezione ha portato a com-
pimento la storia della salvezza, che ha in lui la sua 
pienezza e il suo centro».54

Maria nella mediazione unica di Cristo
	 28. Nel contempo abbiamo la necessità di ricor-
dare che l’unicità della mediazione di Cristo è «inclu-
siva», vale a dire, che Cristo rende possibili diverse 
forme di mediazione nel compimento del suo pro-
getto salvifico perché, nella comunione con lui, tutti 

4848  Cf. san   Cf. san Bernardo di ChiaravalleBernardo di Chiaravalle,, Hom. in laudibus  Hom. in laudibus 
Virginis MatrisVirginis Matris,,  IV, 8: IV, 8: PLPL 183, 83CD-84AB. 183, 83CD-84AB.

4949  Cf.   Cf. LGLG 55-62:  55-62: AAS AAS 57(1965), 59-63; 57(1965), 59-63; EVEV 1/429ss. 1/429ss.
5050  Cf.   Cf. LGLG 53, 56, 61, 63:  53, 56, 61, 63: AAS AAS 57(1965), 59; 60; 63; 64; 57(1965), 59; 60; 63; 64; 

EVEV 1/427ss. 1/427ss.
5151  Cf.   Cf. LGLG 60, 62, 63, 65:  60, 62, 63, 65: AAS AAS 57(1965), 62; 63; 64; 65; 57(1965), 62; 63; 64; 65; 

EVEV 1/434ss. 1/434ss.
5252   LGLG 62:  62: AAS AAS 57(1965), 63; 57(1965), 63; EVEV 1/436. 1/436.
5353  Cf.   Cf. FrancescoFrancesco, , Udienza generale,Udienza generale, 24.3.2021:  24.3.2021: OR OR 

24.3.2021, 8.24.3.2021, 8.
5454   Congregazione per la dottrina della fedeCongregazione per la dottrina della fede, dich. , dich. 

Dominus Iesus Dominus Iesus sull’unicità e universalità salvifica di Gesù Crisull’unicità e universalità salvifica di Gesù Cri--
stosto,, 6.6.2000, n. 13:  6.6.2000, n. 13: AAS AAS 92(2000), 754-755; 92(2000), 754-755; EVEV 19/1174. 19/1174.

possiamo essere, in qualche modo, collaboratori di 
Dio, «mediatori» gli uni per gli altri (cf. 1Cor 3,9). 
Proprio perché Cristo detiene un potere supremo e 
infinito, egli può abilitare i suoi fratelli rendendoli 
capaci di una vera cooperazione nella realizzazione 
dei suoi progetti. Il concilio Vaticano II ha sostenuto 
che «l’unica mediazione del Redentore non esclude, 
bensì suscita nelle creature una varia cooperazione 
partecipata da un’unica fonte».55 Per questo «è da 
approfondire il contenuto di questa mediazione par-
tecipata, che deve restare pur sempre normata dal 
principio dell’unica mediazione di Cristo».56 Rimane 
vero che la Chiesa prolunga nel tempo e comunica 
ovunque gli effetti dell’evento pasquale di Cristo57 e 
che Maria occupa un posto unico nel cuore della ma-
dre Chiesa.58

	 29. La partecipazione di Maria all’opera di Cri-
sto risulta evidente se si parte da questa convinzione 
che il Signore risorto promuove, trasforma e abilita i 
credenti affinché collaborino con lui nella sua opera. 
Ciò non avviene per una debolezza, incapacità o ne-
cessità di Cristo stesso, ma proprio per la sua gloriosa 
potenza, che è capace di coinvolgerci, con genero-
sità e gratuità, come collaboratori della sua opera. 
Ciò che bisogna sottolineare in questo caso è proprio 
questo: quando egli ci permette di accompagnarlo e, 
sotto l’impulso della sua grazia, di dare il meglio di 
noi stessi, sono la sua potenza e la sua misericordia 
che, alla fine, vengono glorificate.

Fecondi nel Cristo glorioso
	 30. Particolarmente illuminante è il seguente te-
sto: «Chi crede in me, anch’egli compirà le opere che 
io compio e ne compirà di più grandi di queste, per-
ché io vado al Padre» (Gv 14,12). I credenti, uniti a 
Cristo risorto e ritornato nel seno del Padre, possono 
compiere opere che superano i prodigi del Gesù ter-
reno, ma sempre grazie alla loro unione, mediante la 
fede, con il Cristo glorioso. È quanto si è manifestato, 
ad esempio, nell’ammirevole diffusione della Chiesa 
primitiva, perché il Risorto ha reso partecipe la sua 
Chiesa di tale sua opera (cf. Mc 16,15). In questo 
modo, la sua gloria non è diminuita, ma si è manife-
stata ancora di più, mostrandosi come una potenza 

5555   LGLG 62:  62: AAS AAS 57(1965), 63; 57(1965), 63; EVEV 1/437. 1/437.
5656   Congregazione per la dottrina della fedeCongregazione per la dottrina della fede, , Dominus Dominus 

IesusIesus, n. 14: , n. 14: AAS AAS 92(2000), 755; 92(2000), 755; EVEV 19/1177. 19/1177.
5757  Cf.   Cf. LGLG 1:  1: AAS AAS 57(1965), 5; 57(1965), 5; EVEV 1/284;  1/284; FrancescoFrancesco, , 

esort. ap. esort. ap. Evangelii gaudiumEvangelii gaudium sull’annuncio del Vangelo nel  sull’annuncio del Vangelo nel 
mondo attuale, 24.11.2013, n. 112:mondo attuale, 24.11.2013, n. 112: AAS AAS 105(2013), 1066;  105(2013), 1066; EVEV  
29/2218.29/2218.

5858  Cf.   Cf. LGLG 65:  65: AAS AAS 57(1965), 64-65; 57(1965), 64-65; EVEV 1/441;  1/441; FrancescoFrancesco, , 
Evangelii gaudiumEvangelii gaudium, n. 288: , n. 288: AASAAS 105(2013), 1136;  105(2013), 1136; EVEV 29/2395. 29/2395.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 88

Santa Sede

capace di trasformare i credenti, rendendoli fecondi 
insieme a lui.
	 31.  Nei padri della Chiesa, questa visione tro-
vò una peculiare espressione nel commento a Gv 
7,37-39, poiché alcuni interpretarono la promessa 
dei «fiumi d’acqua viva» come riferita ai credenti. 
Vale a dire, i credenti stessi, trasformati dalla gra-
zia di Cristo, si convertono in sorgenti per gli altri. 
Origene spiegava che il Signore adempie ciò che ha 
annunciato in Gv 7,38 perché fa sgorgare da noi dei 
fiumi d’acqua: «L’anima dell’essere umano, che è a 
immagine di Dio, può contenere in sé, e produrre da 
sé, pozzi, sorgenti e fiumi».59 Sant’Ambrogio racco-
mandava di bere dal costato aperto di Cristo «affin-
ché abbondi in te la sorgente di acqua che zampilla 
per la vita eterna».60 San Tommaso d’Aquino lo ha 
espresso affermando che, se un credente «si affretta 
a comunicare agli altri i vari doni della grazia che ha 
ricevuto da Dio, dal suo seno sgorga acqua viva».61

	 32.  Se questo è vero per ogni credente, la cui 
cooperazione con Cristo diventa tanto più fruttuo-
sa quanto più si lascia trasformare dalla grazia, a 
maggior ragione ciò si deve affermare di Maria, in 
un modo unico e supremo. Perché lei è la «piena di 
grazia» (Lc 1,28) che, senza frapporre ostacoli all’o-
pera di Dio, ha detto: «Ecco la serva del Signore: 
avvenga di me secondo la tua parola» (Lc 1,38). Lei 
è la Madre che ha dato al mondo l’Autore della re-
denzione e della grazia, che è rimasta ferma sotto 
la croce (cf. Gv 19,25), soffrendo insieme al Figlio, 
offrendo il dolore del suo cuore materno trafitto dal-
la spada (cf. Lc 2,35). Lei è rimasta unita a Cristo 
dall’incarnazione alla croce e alla resurrezione in un 
modo esclusivo e superiore a quanto potesse acca-
dere a qualsiasi credente.
	 33.  Tutto ciò non per i suoi meriti, ma perché 
a lei furono applicati pienamente i meriti di Cristo 
sulla croce, in modo peculiare e anticipato, per la glo-
ria dell’unico Signore e Salvatore.62 Insomma, Maria 
è un canto all’efficacia della grazia di Dio, cosicché 
qualsiasi attestazione della sua bellezza rimanda im-
mediatamente alla glorificazione della fonte di ogni 
bene: la Trinità. L’incomparabile grandezza di Ma-
ria risiede in ciò che lei ha ricevuto e nella sua dispo-
nibilità fiduciosa a lasciarsi ricolmare dallo Spirito. 
Quando ci sforziamo di attribuirle funzioni attive, 

5959   OrigeneOrigene, , Hom. in NumerosHom. in Numeros, XII, 1:, XII, 1: PG PG 12, 657. 12, 657.
6060  Sant’  Sant’AmbrogioAmbrogio, , Epist.Epist. 11, 24:  11, 24: PLPL 16, 1106 D. 16, 1106 D.
6161  S.   S. Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Super IoannemSuper Ioannem, c. 7, lect. 5., c. 7, lect. 5.
6262  Cf.   Cf. Pio IXPio IX, , Ineffabilis DeusIneffabilis Deus: : Pontificis maximi acta. Pars Pontificis maximi acta. Pars 

primaprima, Romae 1854, 616: «… per una grazia e un privilegio , Romae 1854, 616: «… per una grazia e un privilegio 
singolare di Dio onnipotente, in previsione dei meriti di Gesù singolare di Dio onnipotente, in previsione dei meriti di Gesù 
Cristo Salvatore del genere umano» (Cristo Salvatore del genere umano» (DenzDenz 2803). 2803).

parallele a quelle di Cristo, ci allontaniamo da quella 
bellezza incomparabile che le è propria. L’espressio-
ne «mediazione partecipata» può esprimere un senso 
preciso e prezioso del posto di Maria, ma se non com-
presa adeguatamente potrebbe facilmente oscurarlo 
e persino contraddirlo. La mediazione di Cristo, che 
per certi aspetti può essere «inclusiva» o partecipata, 
per altri aspetti è esclusiva e incomunicabile.

MADRE DEI CREDENTI
	 34. Nel caso di Maria, questa mediazione si re-
alizza in forma materna,63 esattamente come fece a 
Cana64 e come venne ratificata sotto la croce.65 Così 
l’ha spiegato papa Francesco: «Lei è Madre. E que-
sto è il titolo che ha ricevuto da Gesù, proprio lì, nel 
momento della croce (cf. Gv 19,26-27). I tuoi figli, tu 
sei Madre. (...) Ha ricevuto il dono di essere Madre di 
lui e il dovere di accompagnare noi come Madre, di 
essere nostra Madre».66

	 35.  Il titolo di Madre ha le sue radici nella sa-
cra Scrittura e nei santi padri, è stato proposto dal 
magistero e la formulazione del suo contenuto si è 
sviluppata fino all’esposizione del concilio Vaticano 
II67 e all’espressione maternità spirituale nell’encicli-
ca Redemptoris Mater.68 Questa maternità spirituale 
di Maria scaturisce dalla maternità fisica del Figlio 
di Dio. Generando fisicamente Cristo, a partire dalla 
sua libera e credente accettazione di questa missione, 
la Vergine ha generato nella fede tutti i cristiani che 
sono membra del corpo mistico di Cristo, vale a dire, 
ha generato il Cristo totale, capo e membra.69

	 36. La partecipazione della vergine Maria, come 
Madre, alla vita del Figlio, dall’incarnazione fino alla 
croce e alla risurrezione, conferisce un carattere uni-
co e singolare alla sua cooperazione all’opera reden-
trice di Cristo, e vale in modo speciale per la Chiesa, 
«quando considera la maternità spirituale di Maria 
verso tutte le membra del corpo mistico; in fiduciosa 
invocazione, quando sperimenta l’intercessione della 

6363  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 38: , n. 38: 
AAS AAS 79(1987), 411; 79(1987), 411; EVEV 10/1375. 10/1375.

6464  Cf.   Cf. iviivi, n. 21:, n. 21: AAS  AAS 79(1987), 387-389; 79(1987), 387-389; EVEV 10/1329. 10/1329.
6565  Cf.   Cf. iviivi, n. 23: , n. 23: AAS AAS 79(1987), 390-391; 79(1987), 390-391; EVEV 10/1335. 10/1335.
6666   FrancescoFrancesco, meditazioni quotidiane: , meditazioni quotidiane: L’Addolorata, L’Addolorata, 

discepola e madre,discepola e madre, 3.4.2020:  3.4.2020: OR OR 4.4.2020, 8.4.4.2020, 8.
6767  Cf.   Cf. LGLG 55-62:  55-62: AAS AAS 57(1965), 59-63; 57(1965), 59-63; EVEV 1/429ss. 1/429ss.
6868  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 44: , n. 44: 

AAS AAS 79(1987), 421; 79(1987), 421; EVEV 10/1394. 10/1394.
6969  Cf. san   Cf. san Paolo VIPaolo VI, , AllocuzioneAllocuzione a conclusione della III  a conclusione della III 

Sessione del concilio Vaticano II: Sessione del concilio Vaticano II: AAS AAS 56(1964), 1015: «Maria, 56(1964), 1015: «Maria, 
come Madre di Cristo, è da ritenere anche Madre di tutti i come Madre di Cristo, è da ritenere anche Madre di tutti i 
fedeli e i pastori, vale a dire della Chiesa»; fedeli e i pastori, vale a dire della Chiesa»; EVEV 1/308*;  1/308*; CatechiCatechi--
smo della Chiesa cattolicasmo della Chiesa cattolica, n. 963., n. 963.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 89

Santa Sede

sua Avvocata e Ausiliatrice».70 Questo aspetto ma-
terno è ciò che caratterizza il rapporto della Vergine 
con Cristo e la sua collaborazione in tutti i momenti 
dell’opera della salvezza. Nella sua missione di Ma-
dre, Maria ha una relazione singolare con il Reden-
tore e anche con i redenti, di cui lei stessa è la prima. 
«Maria è typos (modello) della Chiesa e della nuova 
nascita che avviene in lei», ma ancor di più ella è sim-
bolo e «sintesi della Chiesa stessa».71 È una materni-
tà che nasce dal dono totale di sé e dalla chiamata a 
farsi serva del mistero.72 In questa maternità di Maria 
è sintetizzato tutto ciò che possiamo dire sulla mater-
nità secondo la grazia e sul posto attuale di Maria nei 
confronti di tutta la Chiesa.
	 37. La maternità spirituale di Maria presenta al-
cune determinate caratteristiche:
	 a) Essa trova il suo fondamento nel fatto che ella è 
Madre di Dio e prolunga la maternità verso i disce-
poli di Cristo73 e anche verso tutti gli esseri umani.74 
In questo senso, la cooperazione di Maria è singolare 
e si distingue dalle cooperazioni «delle altre creatu-
re».75 La sua intercessione ha una caratteristica che 
non è quella di una mediazione sacerdotale, come 
quella di Cristo, ma si situa nell’ordine e nell’ana-
logia della maternità.76 Associando l’intercessione 
di Maria alla sua opera, i doni che ci giungono dal 
Signore ci vengono presentati con un aspetto ma-
terno, pieni della tenerezza e della vicinanza della 
Madre77 che Gesù ha voluto condividere con noi (cf. 
Gv 19,27).

7070  San   San Paolo VIPaolo VI, , Marialis cultusMarialis cultus, n. 22: , n. 22: AASAAS 66(1974),  66(1974), 
133; 133; EVEV 5/1615. 5/1615.

7171  Cf.   Cf. H.U. von BalthasarH.U. von Balthasar, , TeodrammaticaTeodrammatica, 308., 308.
7272  Cf.   Cf. LGLG 56:  56: AAS AAS 57(1965), 60: «Consacrò totalmente 57(1965), 60: «Consacrò totalmente 

se stessa quale ancella del Signore alla persona e all’opera del se stessa quale ancella del Signore alla persona e all’opera del 
Figlio suo, servendo al mistero della redenzione in dipendenza Figlio suo, servendo al mistero della redenzione in dipendenza 
da lui e con lui, con la grazia di Dio onnipotente»; da lui e con lui, con la grazia di Dio onnipotente»; EVEV 1/430. 1/430.

7373  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 23:, n. 23:  
AAS AAS 79(1987), 391; 79(1987), 391; EVEV 10/1335. 10/1335.

7474  Cf.   Cf. LGLG 69:  69: AAS AAS 57(1965), 66: «Madre di Dio e madre 57(1965), 66: «Madre di Dio e madre 
degli uomini»; degli uomini»; EVEV 1/445. 1/445.

7575  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 38: , n. 38: AAS AAS 
79(1987), 411; 79(1987), 411; EVEV 10/1375; cf.  10/1375; cf. LGLG 61:  61: AAS AAS 57(1965), 63. Il 57(1965), 63. Il 
contenuto della maternità spirituale di Maria è presente nei contenuto della maternità spirituale di Maria è presente nei 
testi più antichi della patristica e ha il suo fondamento biblico testi più antichi della patristica e ha il suo fondamento biblico 
soprattutto nel Vangelo di san Giovanni, più specificamente soprattutto nel Vangelo di san Giovanni, più specificamente 
nella scena della croce.nella scena della croce.

7676  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 21: , n. 21: 
AAS AAS 79(1987), 388: «Si delinea ciò che (...) si manifesta come 79(1987), 388: «Si delinea ciò che (...) si manifesta come 
nuova maternità secondo lo spirito e non solo secondo la carnuova maternità secondo lo spirito e non solo secondo la car--
ne, ossia ne, ossia la sollecitudine di Maria per gli uominila sollecitudine di Maria per gli uomini, il suo andare , il suo andare 
incontro a essi nella vasta gamma dei loro bisogni e necessità»; incontro a essi nella vasta gamma dei loro bisogni e necessità»; 
EVEV 10/1331. 10/1331.

7777  Cf.   Cf. FrancescoFrancesco, , Omelia Omelia nella solennità di santa Maria nella solennità di santa Maria 
Madre di Dio, 53ª Giornata mondiale della pace, 1.1.2020: Madre di Dio, 53ª Giornata mondiale della pace, 1.1.2020: 
AASAAS 112(2020), 19. 112(2020), 19.

	 b) La cooperazione materna di Maria è in Cristo, 
e quindi è partecipata, vale a dire, è «partecipazione 
a questa unica fonte che è la mediazione di Cristo 
stesso».78 Maria entra in modo del tutto personale 
nell’unica mediazione di Cristo.79 La funzione ma-
terna di Maria «in nessun modo oscura o diminui-
sce questa unica mediazione di Cristo, ma ne mostra 
l’efficacia. Ogni salutare influsso della beata Vergine 
verso gli uomini» scaturisce «dalla sovrabbondanza 
dei meriti di Cristo; pertanto si fonda sulla mediazio-
ne di questi, da essa assolutamente dipende e attinge 
tutta la sua efficacia».80 Nella sua maternità, Maria 
non è un ostacolo posto tra gli esseri umani e Cristo; 
al contrario, la sua funzione materna è indissolubil-
mente legata a quella di Cristo e orientata a lui. Così 
intesa, la maternità di Maria non pretende indebolire 
l’adorazione unica che si deve solo a Cristo, bensì sti-
molarla.81 Bisogna quindi evitare titoli ed espressioni 
riferiti a Maria che la presentino come una specie 
di «parafulmine» di fronte alla giustizia del Signore, 
come se Maria fosse un’alternativa necessaria all’in-
sufficiente misericordia di Dio. Il concilio Vaticano II 
ha ribadito come debba essere il culto reso a Maria: 
«Un culto orientato al centro cristologico della fede 
cristiana, in modo che «quando è onorata la Madre, 
il Figlio (...) sia debitamente conosciuto, amato, glo-
rificato»».82 In definitiva, la maternità di Maria è su-
bordinata83 all’elezione da parte del Padre, all’opera 
di Cristo e all’azione dello Spirito Santo.
	 c) La Chiesa non è solo un punto di riferimento 
per la maternità spirituale di Maria: è proprio la di-
mensione sacramentale della Chiesa il luogo in cui 
si esprime sempre la sua funzione materna.84 Maria 
agisce con la Chiesa, nella Chiesa e per la Chiesa. L’e-

7878  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 38: , n. 38: AASAAS  
79(1987), 411-412; 79(1987), 411-412; EVEV 10/1376; cf.  10/1376; cf. LGLG 62:  62: AASAAS 57(1965), 63;  57(1965), 63; 
EVEV 1/436. 1/436.

7979  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Maria singolare cooperatrice Maria singolare cooperatrice 
della redenzionedella redenzione, n. 2: , n. 2: OR OR 10.4.1997, 4: «Il concorso di Maria, 10.4.1997, 4: «Il concorso di Maria, 
invece, si è attuato durante l’evento stesso e a titolo di madre; invece, si è attuato durante l’evento stesso e a titolo di madre; 
si estende quindi alla totalità dell’opera salvifica di Cristo».si estende quindi alla totalità dell’opera salvifica di Cristo».

8080   LGLG 60:  60: AAS AAS 57 (1965), 62; 57 (1965), 62; EVEV 1/434;  1/434; CCCCCC 970. 970.
8181  Cf.   Cf. FrancescoFrancesco, , Udienza generale,Udienza generale, 24.3.2021:  24.3.2021: OR OR 

24.3.2021, 8: «[Maria] segnala il Mediatore: lei è la 24.3.2021, 8: «[Maria] segnala il Mediatore: lei è la OdigitriaOdigitria. . 
Nell’iconografia cristiana la sua presenza è ovunque, a volte Nell’iconografia cristiana la sua presenza è ovunque, a volte 
anche in grande risalto, ma sempre in relazione al Figlio e in anche in grande risalto, ma sempre in relazione al Figlio e in 
funzione di lui. Le sue mani, i suoi occhi, il suo atteggiamento funzione di lui. Le sue mani, i suoi occhi, il suo atteggiamento 
sono un “catechismo” vivente e sempre segnalano il cardine, il sono un “catechismo” vivente e sempre segnalano il cardine, il 
centro: Gesù. Maria è totalmente rivolta a lui».centro: Gesù. Maria è totalmente rivolta a lui».

8282  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, lett. ap. , lett. ap. Rosarium virginis Rosarium virginis 
Mariae Mariae sul rosario marianosul rosario mariano,, 16.10.2002, n. 4:  16.10.2002, n. 4: AASAAS 95(2003),  95(2003), 
8; che cita 8; che cita LGLG 66:  66: AAS AAS 57(1965), 65; 57(1965), 65; EVEV 21/1173. 21/1173.

8383  Cf.   Cf. LGLG 62:  62: AAS AAS 57(1965), 63: «Funzione subordinata di 57(1965), 63: «Funzione subordinata di 
Maria»; Maria»; EVEV 1/436. 1/436.

8484  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 40: , n. 40: 
AAS AAS 79(1987), 414-415; 79(1987), 414-415; EVEV 10/1381. 10/1381.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 90

Santa Sede

sercizio della sua maternità si trova nella comunione 
ecclesiale e non al di fuori di essa; essa guida la Chiesa 
e l’accompagna. La Chiesa impara da Maria la pro-
pria maternità:85 nell’accoglienza della parola di Dio 
che evangelizza, converte e annuncia Cristo; nel dono 
della vita sacramentale del battesimo e dell’eucaristia, 
e nell’educazione e formazione materna che aiuta i 
figli di Dio a nascere e a crescere.86 Perciò si può dire 
che «la fecondità della Chiesa è la stessa fecondità di 
Maria; e si realizza nell’esistenza dei suoi membri nel-
la misura in cui essi rivivono, «in piccolo», ciò che 
ha vissuto la Madre, cioè amano secondo l’amore di 
Gesù».87 Maria, in quanto Madre, come la Chiesa 
spera che Cristo sia generato in noi,88 non di prendere 
il suo posto. Per questo motivo, «grazie all’immensa 
sorgente che sgorga dal costato aperto di Cristo, la 
Chiesa, Maria e tutti i credenti, in modi diversi, di-
ventano canali di acqua viva. In questo modo Cristo 
stesso dispiega la sua gloria nella nostra piccolezza».89

Intercessione
	 38. Maria è unita a Cristo in un modo unico a 
motivo della sua maternità e a motivo del suo essere 
piena di grazia. Ciò è suggerito nel saluto dell’angelo 
(cf. Lc 1,28), il quale utilizza una parola (kecharitome-
ne) che è unica ed esclusiva in tutta la Bibbia. Lei, che 
accolse nel suo ventre la forza dello Spirito Santo e fu 
Madre di Dio, diventa, per mezzo dello stesso Spiri-
to, Madre della Chiesa.90 Per questa peculiare unio-
ne di maternità e di grazia, la sua preghiera per noi 
ha un valore e un’efficacia che non possono essere 
paragonati a nessun’altra intercessione. San Giovan-
ni Paolo II metteva in relazione il titolo di «media-
trice» con questa funzione di intercessione materna, 
dal momento che ella «si pone “in mezzo”, cioè fa 
da mediatrice non come un’estranea, ma nella sua 
posizione di madre, consapevole che come tale può – 
anzi “ha il diritto” – di far presente al Figlio i bisogni 
degli uomini».91

	 39. La fede cattolica legge nelle Scritture che co-

8585  Cf.   Cf. ivi,ivi, n. 43: n. 43: AAS  AAS 79(1987), 420; 79(1987), 420; EVEV 10/1390. 10/1390.
8686  Cf.   Cf. FrancescoFrancesco, , Discorso Discorso in occasione della recita del in occasione della recita del 

santo Rosario nella basilica papale di Santa Maria Maggiore, santo Rosario nella basilica papale di Santa Maria Maggiore, 
4.5.2013: 4.5.2013: OR OR 6-7.5.2013, 7.6-7.5.2013, 7.

8787   Leone XIVLeone XIV, , Omelia Omelia nel Giubileo della Santa Sede, nel Giubileo della Santa Sede, 
9.6.2025: 9.6.2025: OR OR 10.6.2025, 2.10.6.2025, 2.

8888  Cf.   Cf. FrancescoFrancesco, , Evangelii gaudiumEvangelii gaudium, n. 285: , n. 285: AASAAS  
105(2013), 1135; 105(2013), 1135; EVEV 29/2392. 29/2392.

8989   Id.Id., lett. enc. , lett. enc. Dilexit nosDilexit nos sull’amore umano e divino del  sull’amore umano e divino del 
cuore di Gesù Cristo,cuore di Gesù Cristo,  24.10.2024, n. 176: 24.10.2024, n. 176: AAS AAS 116(2024), 116(2024), 
1424; 1424; Regno-doc. Regno-doc. 19,2024,604.19,2024,604.

9090  Cf.   Cf. IdId., ., Udienza generale,Udienza generale, 18.11.2020:  18.11.2020: OR OR 18.11.2020, 11.18.11.2020, 11.
9191  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 21: , n. 21: AAS AAS 

79(1987), 388-389; 79(1987), 388-389; EVEV 10/1329. 10/1329.

loro che sono con Dio in cielo possono continuare 
a compiere simili atti d’amore, intercedendo per noi 
e accompagnandoci. Vediamo, ad esempio, che gli 
angeli sono «spiriti inviati a servire coloro che ere-
diteranno la salvezza» (Eb 1,14). Si parla di missioni 
compiute dagli angeli (cf. Tb 5,4; 12,12; At 12,7-11; 
Ap 8,3-5). Ci sono angeli che aiutano Gesù nel deser-
to, quando veniva tentato (cf. Mt 4,11) e nei momenti 
della passione (cf. Lc 22,43). Nel salmo ci viene pro-
messo che Dio «darà ordine ai suoi angeli di custodir-
ti in tutte le tue vie» (Sal 91,11).
	 40.  Questi testi ci mostrano che il cielo non è 
completamente separato dalla terra. Ciò apre la pos-
sibilità di ottenere l’intercessione per noi da parte di 
coloro che sono in cielo. Il libro di Zaccaria ci presen-
ta un angelo di Dio che dice: «Signore degli eserciti, 
fino a quando rifiuterai di avere pietà di Gerusalem-
me e delle città di Giuda, contro le quali sei sdegna-
to? Sono ormai settant’anni!» (Zc 1,12). Allo stesso 
modo, l’Apocalisse ci parla degli «immolati», dei 
martiri in cielo, che intervengono chiedendo a Dio 
di agire sulla terra per liberarci dall’ingiustizia: «Vidi 
sotto l’altare le anime di coloro che furono immolati 
a causa della parola di Dio e della testimonianza che 
gli avevano reso. E gridarono a gran voce: “Fino a 
quando, Sovrano, tu che sei santo e veritiero, non fa-
rai giustizia e non vendicherai il nostro sangue contro 
gli abitanti della terra?”» (Ap 6,9-10). Già nella tra-
dizione giudeo-ellenistica si affermava la convinzione 
che i giusti dopo la morte intercedessero per il popolo 
(cf. 2Mac 15,12-14).
	 41. Maria, che nel cielo ama il «il resto della sua 
discendenza» (Ap 12,17), così come accompagnava 
l’orazione degli apostoli quando ricevettero lo Spi-
rito Santo (cf. At 1,14), anche ora continua ad ac-
compagnare le nostre preghiere con la sua materna 
intercessione. In tal modo, continua l’atteggiamento 
di servizio e compassione che ha mostrato alle noz-
ze di Cana (cf. Gv 2,1-11) e ancora oggi continua a 
rivolgersi a Gesù per dirgli: «Non hanno più vino» 
(Gv 2,3). Nel suo canto di lode vediamo Maria come 
una donna del suo popolo, che loda Dio perché «ha 
innalzato gli umili, ha ricolmato di beni gli affamati» 
(Lc 1,52-53), perché «ha soccorso Israele, suo servo, 
ricordandosi della sua misericordia come aveva det-
to ai nostri padri» (Lc 1,54-55), e riconosciamo la 
sua prontezza quando si avvicina senz’indugio per 
aiutare la cugina Elisabetta (cf. Lc 1,39-40). Per que-
sto, il popolo di Dio confida fermamente nella sua 
intercessione.
	 42. Tra gli eletti e i glorificati insieme a Cristo, 
al primo posto vi è la Madre, per cui possiamo af-
fermare che esiste una singolare collaborazione di 



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 91

Santa Sede

Maria all’opera salvifica che Cristo compie nella sua 
Chiesa. Si tratta di un’intercessione che la trasforma 
in segno materno della misericordia del Signore. In 
questa maniera, poiché egli liberamente ha voluto 
così, il Signore conferisce alla sua azione verso di noi 
un volto materno.92

Vicinanza materna
	 43.  La presenza di diverse devozioni, immagini 
e santuari mariani manifesta quella maternità con-
creta di Maria che si fa vicina alla vita dei suoi figli. 
Serva come esempio di ciò la manifestazione della 
Madre all’indio san Juan Diego sul monte Tepeyac. 
Maria lo chiama con le tenere parole di una madre: 
«Il mio piccolo figlio, il mio Juanito». E, di fronte alle 
difficoltà che san Juan Diego le manifesta nel realiz-
zare la missione affidatagli, Maria gli rivela la for-
za della sua maternità: «Non sono forse qui, io, che 
sono tua madre? (...) Non sei forse nell’incavo del mio 
mantello, nella piega delle mie braccia?».93

	 44. L’esperienza dell’affetto materno di Maria, che 
visse san Juan Diego, è l’esperienza personale dei cri-
stiani che accolgono l’affetto di Maria e mettono nelle 
sue mani «le necessità della vita di ogni giorno e apro-
no fiduciosi il loro cuore per domandare la sua ma-
terna intercessione e ottenere la sua rassicurante pro-
tezione».94 Oltre queste straordinarie manifestazioni 
della sua vicinanza, vi sono costanti espressioni quoti-
diane della sua maternità nella vita di tutti i suoi figli. 
Anche quando non chiediamo la sua intercessione, lei 
si mostra vicina come Madre, per aiutarci a riconosce-
re l’amore del Padre, a contemplare il dono salvifico di 
Cristo, ad accogliere l’azione santificante dello Spirito. 
È così grande il suo valore per la Chiesa che i pasto-
ri devono evitare ogni strumentalizzazione politica di 
questa vicinanza della Madre. Papa Francesco ha mes-
so in guardia in diverse occasioni e ha manifestato la 
sua preoccupazione riguardo alle «proposte ideologi-
co-culturali di diverso genere che vogliono appropriar-
si dell’incontro di un popolo con sua Madre».95

MADRE DELLA GRAZIA
	 45. Questo senso di «Madre dei credenti» ci per-
mette di parlare di un’azione di Maria anche in rela-

9292  Cf.   Cf. FrancescoFrancesco, , Omelia Omelia nella solennità di santa Maria nella solennità di santa Maria 
Madre di Dio, 1.1.2024: Madre di Dio, 1.1.2024: AASAAS 116(2024), 20. 116(2024), 20.

9393   J.L. Guerrero RosadoJ.L. Guerrero Rosado, , Nican MopohuaNican Mopohua:: Aquí se cuen Aquí se cuen--
ta… el gran acontecimientota… el gran acontecimiento, Cuautitlan 2003, nn. 23, 119., Cuautitlan 2003, nn. 23, 119.

9494  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Udienza generale,Udienza generale, 13.8.1997, n.  13.8.1997, n. 
4, in 4, in OR OR 14.8.1997, 4.14.8.1997, 4.

9595   FrancescoFrancesco, , Omelia Omelia nella festa di nostra Signora di nella festa di nostra Signora di 
Guadalupe, 12.12.2022: Guadalupe, 12.12.2022: AAS AAS 115(2023), 53; cf. 115(2023), 53; cf. Id.Id., , Omelia Omelia 
nella festa di nostra Signora di Guadalupe, 12.12.2023:nella festa di nostra Signora di Guadalupe, 12.12.2023: AAS  AAS 
116(2024), 12.116(2024), 12.

zione alla nostra vita di grazia. Tuttavia, vale la pena 
notare come certe espressioni, che possono essere te-
ologicamente accettabili, si caricano facilmente di un 
immaginario e di un simbolismo che trasmettono, di 
fatto, altri contenuti, meno accettabili. Ad esempio, 
Maria viene presentata come se avesse un deposito 
di grazia separato da Dio, dove non si percepisce così 
chiaramente che il Signore, nella sua onnipotenza 
generosa e libera, ha voluto associarla alla comu-
nicazione di quella vita divina che scaturisce da un 
unico centro, che è il cuore di Cristo, non Maria.96 È 
anche frequente che venga presentata o immaginata 
come una fonte da cui sgorga ogni grazia. Se si tiene 
conto che l’inabitazione trinitaria (grazia increata) e 
la partecipazione alla vita divina (grazia creata) sono 
inseparabili, non possiamo pensare che questo mi-
stero possa essere condizionato da un «passaggio» 
attraverso le mani di Maria. Immaginari di questo 
tipo esaltano Maria in modo tale che la centralità di 
Cristo stesso può scomparire o, almeno, essere con-
dizionata. Il cardinale Ratzinger aveva spiegato che 
il titolo di Maria Mediatrice di tutte le grazie non era 
chiaramente fondato sulla divina rivelazione,97 e in 
linea con questa convinzione possiamo riconoscere le 
difficoltà che comporta sia nella riflessione teologica, 
sia nella spiritualità.
	 46.  Per evitare queste difficoltà, la maternità di 
Maria nell’ordine della grazia deve essere intesa 
come dispositiva. Da una parte, per il suo caratte-
re di intercessione,98 poiché l’intercessione materna 
è espressione di quella «protezione materna»99 che 
permette di riconoscere in Cristo l’unico Mediatore 
tra Dio e gli uomini. Dall’altra, la sua presenza mater-
na nella nostra vita non esclude diverse azioni di Ma-
ria che motivano l’apertura dei nostri cuori all’azione 
di Cristo nello Spirito Santo. Così, in vari modi, ci 
aiuta a disporci alla vita di grazia che solo il Signore 
può infondere in noi.
	 47. La nostra salvezza è opera unicamente della 
grazia salvifica di Cristo e di nessun altro. Sant’A-
gostino affermava che «questo regno della mor-

9696  Cf.   Cf. LGLG 8:  8: AAS AAS 57(1965), 11; 57(1965), 11; EVEV 1/306;  1/306; FrancescoFrancesco, , 
Dilexit nosDilexit nos, n. 96: , n. 96: AAS AAS 116(2024), 1398; 116(2024), 1398; Regno-doc. Regno-doc. 19,2024,591.19,2024,591.

9797  Cf.   Cf. J. RatzingerJ. Ratzinger, , Verbale della feria IV del 21 febbraio Verbale della feria IV del 21 febbraio 
19961996, in Archivio del Dicastero per la dottrina della fede., in Archivio del Dicastero per la dottrina della fede.

9898  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 21: , n. 21: 
AAS AAS 79(1987), 389; 79(1987), 389; EVEV 10/1329. Questo  10/1329. Questo carattere di intercescarattere di interces--
sionesione della mediazione materna di Maria è un insegnamento  della mediazione materna di Maria è un insegnamento 
costante degli ultimi papi. Cf. costante degli ultimi papi. Cf. Pio IXPio IX, , Ineffabilis DeusIneffabilis Deus:: Ponti Ponti--
ficis maximi acta. Pars primaficis maximi acta. Pars prima, Romae 1854, 597-619; , Romae 1854, 597-619; Leone Leone 
XIIIXIII, , Adiutricem populiAdiutricem populi:: ASS ASS 28(1895-1896), 129-136; san  28(1895-1896), 129-136; san Pio Pio 
XX, , Ad diem illumAd diem illum: : AAS AAS 36(1903-1904), 455; 36(1903-1904), 455; Pio XIIPio XII, , Ad caeli Ad caeli 
ReginamReginam, n. 17: , n. 17: AASAAS 46(1954), 636. 46(1954), 636.

9999   LGLG 62:  62: AAS AAS 57(1965), 5-71, 63; 57(1965), 5-71, 63; EVEV 1/436. 1/436.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 92

Santa Sede

te lo distrugge in ciascun uomo soltanto la grazia 
del Salvatore»100 e lo spiegava chiaramente con la 
redenzione dell’uomo ingiusto: «Invece per un in-
giusto, per un empio, per un iniquo chi vorrebbe 
morire, se non Cristo solo, così innocente da poter 
giustificare anche gli ingiusti? Perciò, fratelli miei, 
non avevamo nessun’opera meritoria, ma soltanto 
demeriti. Ma pur essendo tali le opere degli uomi-
ni, la sua misericordia (...) invece della pena dovuta 
donò la grazia non dovuta (...) non a prezzo d’oro 
o d’argento, ma a prezzo del suo sangue, che egli 
sparse».101 Pertanto, quando san Tommaso d’A-
quino si chiede se qualcuno possa meritare per un 
altro, risponde che «nessuno può meritare la grazia 
prima per un altro, se non Cristo solo».102 Nessun 
altro essere umano può meritarlo in senso stretto (de 
condigno), e su questo punto non vi è alcun dubbio: 
«Nessuno può essere giusto se non colui al quale 
sono comunicati i meriti della passione del nostro 
Signore Gesù Cristo».103 Tuttavia, la pienezza di 
grazia di Maria esiste anche perché lei l’ha rice-
vuta gratuitamente, prima di qualsiasi azione, «in 
vista dei meriti di Gesù Cristo, salvatore del genere 
umano».104 Soltanto i meriti di Gesù Cristo, che si è 
donato fino alla fine, vengono applicati nella nostra 
giustificazione, la quale, avendo «per fine ultimo il 
bene eterno della partecipazione divina, è un’ope-
ra più grande della creazione del cielo e della ter-
ra».105

	 48. Tuttavia, un essere umano può partecipare 
con il suo desiderio del bene del fratello, ed è ragio-
nevole (congruo) che Dio esaudisca quel desiderio di 
carità che la persona esprime «con la sua orazione» 
o «mediante le opere di misericordia».106 È vero che 
questo dono della grazia può essere effuso solo da 
Dio, poiché «eccede la proporzione della natura»107 
ed esiste una distanza infinita108 tra la nostra natura 
e la sua vita divina. Tuttavia, può farlo adempiendo 
il desiderio della Madre, che in tal modo si associa 
gioiosamente all’opera divina come umile serva.

100100  Sant’  Sant’Agostino d’IpponaAgostino d’Ippona, , De peccatorum meritis et De peccatorum meritis et 
remissione et de baptismo parvulorumremissione et de baptismo parvulorum, I, 11, 13: , I, 11, 13: CSELCSEL 60, 14. 60, 14.

101101   Id.Id., , SermoSermo 23/A:  23/A: CCSLCCSL 41, 322. 41, 322.
102102  San   San Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae, I-II, q. , I-II, q. 

114, a. 6, co.114, a. 6, co.
103103   Concilio di TrentoConcilio di Trento,, Sessio Sessio VI:  VI: Decretum de Decretum de 

iustificationeiustificatione, 7: , 7: DenzDenz 1530. 1530.
104104   Pio IXPio IX, , Ineffabilis DeusIneffabilis Deus: : Pontificis maximi acta. Pars Pontificis maximi acta. Pars 

primaprima, Romae 1854, 616., Romae 1854, 616.
105105  San   San Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae, I-II, q. , I-II, q. 

113, a. 9, co.113, a. 9, co.
106106   IviIvi, q. 114, a. 6, ad 3., q. 114, a. 6, ad 3.
107107   IviIvi, q. 114, a. 5, co., q. 114, a. 5, co.
108108  Cf.   Cf. iviivi, q. 114, a. 1, co., q. 114, a. 1, co.

	 49. Come a Cana, Maria non dice a Cristo cosa 
fare. Ella intercede manifestando a Cristo le nostre 
carenze, le necessità e le sofferenze affinché egli possa 
agire con la sua potenza divina:109 «Non hanno più 
vino» (Gv 2,3). Anche oggi ella ci aiuta a disporci ver-
so l’azione di Dio:110 «Qualsiasi cosa vi dica, fatela» 
(Gv 2,5). Le sue parole non sono una semplice indica-
zione, ma diventano un’autentica pedagogia materna 
che introduce la persona, sotto l’azione dello Spirito, 
nel senso profondo del mistero di Cristo.111 Maria 
ascolta, decide e agisce112 per aiutarci ad aprire la no-
stra esistenza a Cristo e alla sua grazia,113 perché egli 
è l’unico che opera nel più intimo del nostro essere.

Dove solo Dio può arrivare
	 50. Come ci ricorda il Catechismo, la grazia san-
tificante è «innanzi tutto e principalmente il dono 
dello Spirito che ci giustifica e ci santifica».114 Non è 
semplicemente un aiuto, un’energia che si possiede, 
ma «è il dono gratuito che Dio ci fa della sua vita, 
infusa nella nostra anima dallo Spirito Santo»115 che 
si può descrivere come inabitazione della Trinità nel 
più intimo, come amicizia con Dio, come alleanza 
con il Signore. Solo Dio può farlo, perché implica il 
superamento di una sproporzione «infinita».116 Que-
sta donazione della Trinità, questo «penetrare [di Dio 
stesso] nell’anima»117 (illabitur), implica un effetto 
trasformativo insito nella parte più intima del creden-
te.118 San Tommaso d’Aquino, per indicare questa pe-
netrazione nell’intimo dell’essere umano, impiegava 
questo verbo, applicabile solo a Dio, illabi, poiché solo 
Dio, non essendo creatura, può raggiungere l’intimità 
personale senza violare la libertà e l’identità della per-
sona.119 Solo Dio raggiunge il centro più intimo della 

109109  Cf. San   Cf. San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 21: , n. 21: 
AAS AAS 79(1987), 389; 79(1987), 389; EVEV 10/1330. 10/1330.

110110  Cf.   Cf. FrancescoFrancesco, , Udienza generale,Udienza generale, 8.6.2016:  8.6.2016: OR OR 
9.6.2016, 8.9.6.2016, 8.

111111  Cf.   Cf. IdId., ., Udienza generale, Udienza generale, 24.3.2021: 24.3.2021: OR OR 24.3.2021, 8; 24.3.2021, 8; 
CCCCCC 2764. 2764.

112112  Cf.   Cf. Id.Id., , Parole durante la recita del santo Rosario, Parole durante la recita del santo Rosario, 
31.5.2013: 31.5.2013: OR OR 2.6.2013, 8.2.6.2013, 8.

113113  Cf.   Cf. LGLG 61:  61: AAS AAS 57(1965), 63; 57(1965), 63; EVEV 1/435. 1/435.
114114   CCCCCC 2003. 2003.
115115   CCCCCC 1999. 1999.
116116  San   San Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae, I-II, q.114, , I-II, q.114, 

a. 1, co.; Id., a. 1, co.; Id., Quaestiones disputatae de veritateQuaestiones disputatae de veritate,,  27, a. 3, ad 1027, a. 3, ad 10..
117117  Cf.   Cf. Id.Id., , Summa theologiaeSumma theologiae, III, q. 64, a. 1, co.: «(...) , III, q. 64, a. 1, co.: «(...) solus solus 

Deus illabitur animaeDeus illabitur animae».».
118118  Cf.   Cf. Concilio di TrentoConcilio di Trento, , SessioSessio VI VI..  Decretum de iustiDecretum de iusti--

ficationeficatione, 7: , 7: DenzDenz 1528-1531;  1528-1531; iviivi, , Canoni sulla giustificazioneCanoni sulla giustificazione, , 
11:11:  DenzDenz 1561. 1561.

119119  Cf. san   Cf. san Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Quaestiones disputatae de Quaestiones disputatae de 
veritateveritate, q, q.. 28, a. 2, ad 8;  28, a. 2, ad 8; Id.Id., , Summa contra gentilesSumma contra gentiles, II, c. 98, , II, c. 98, 
n. 18; n. 18; iviivi, III, c. 88, 6., III, c. 88, 6.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 93

Santa Sede

persona per operare la sua elevazione e trasformazio-
ne quando si dona come amico e per questo «nessuna 
creatura può conferire la grazia».120 San Tommaso 
lo ripete parlando della grazia sacramentale: come 
causa principale «solo Dio causa l’effetto interiore dei 
sacramenti. Sia perché solo Dio penetra nell’anima, 
nella quale si produce l’effetto sacramentale, e d’altra 
parte nessuna cosa può agire immediatamente dove 
non è. Sia perché la grazia, che è l’effetto interiore dei 
sacramenti, viene esclusivamente da Dio».121

	 51. Altri autori si sono espressi in modo simile;122 
tra di essi si distingue san Bonaventura, il quale in-
segnava che, quando Dio opera con la grazia santi-
ficante in un essere umano, lo rende assolutamente 
immediato123 a sé. Dio, per mezzo della grazia, si av-
vicina totalmente all’essere umano, con assoluta im-
mediatezza, con una «penetrazione» nell’intimo che 
solo lui può realizzare.124 La medesima grazia creata, 
poi, non opera come un «intermediario», ma è un 
effetto diretto dell’amicizia che Dio dona toccando 
direttamente il cuore umano. E così, essendo Dio 
che opera la trasformazione della persona, quando 
si dona come amico, non c’è alcun intermediario tra 
Dio e l’essere umano trasformato.125 Solo Dio è ca-
pace di penetrare così profondamente, al fine di san-
tificare, fino a diventare assolutamente immediato, e 
solo lui può farlo senza annullare la persona.126

	 52. Nell’incarnazione, il Figlio eterno e naturale 
di Dio,127 assume una natura umana che occupa un 
posto unico nell’economia della salvezza. Ipostati-
camente unita al Figlio per una grazia che «è senza 
dubbio infinita»,128 in questa umanità «la grazia si 
trova nella massima eccellenza. Perciò l’abbondan-
za della grazia che ha ricevuto gli consente [competit 
sibi] di comunicarla agli altri. Questa è la sua fun-
zione di capo».129 Tale umanità partecipa nell’effu-

120120  Cf.   Cf. IdId.,., Quaestiones disputatae de veritate Quaestiones disputatae de veritate, q. 27, a. 3, , q. 27, a. 3, 
s.c. 5.s.c. 5.

121121   Id.Id., , Summa theologiaeSumma theologiae, III, q. 64, a.1 co., III, q. 64, a.1 co.
122122  Tra gli altri,   Tra gli altri, Gennadio di MarsigliaGennadio di Marsiglia, , De ecclesiasticis De ecclesiasticis 

dogmatibusdogmatibus, 83: , 83: PLPL 58, 999B. Anche san  58, 999B. Anche san Giovanni CassianoGiovanni Cassiano, , 
CollationesCollationes, VII, 13: , VII, 13: PLPL 49, 683A. Inoltre, 49, 683A. Inoltre,  Didymus CaecusDidymus Caecus, , 
De Spiritu SanctoDe Spiritu Sancto, 60: , 60: PLPL 23, 158C. 23, 158C.

123123  Cf. san   Cf. san BonaventuraBonaventura, , Collationes in HexaemeronCollationes in Hexaemeron, , 
XXI, 18: XXI, 18: Opera omniaOpera omnia, V, Quaracchi 1891, 434., V, Quaracchi 1891, 434.

124124  Cf.   Cf. IdId., ., Sententiarum lib. ISententiarum lib. I,,  d. 14, a. 2, q. 2, ad 2: d. 14, a. 2, q. 2, ad 2: Opera Opera 
omniaomnia, I, Quaracchi 1891, 250., I, Quaracchi 1891, 250.

125125  Cf.   Cf. iviivi, q. 2, fund. 3, 251., q. 2, fund. 3, 251.
126126  Cf.   Cf. iviivi, q. 2, fund. 8 e 4, 251-252., q. 2, fund. 8 e 4, 251-252.
127127  Cf. san   Cf. san Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae, I, q. , I, q. 

33. a. 3; 33. a. 3; ibidibid., III, q. 23, a. 4.., III, q. 23, a. 4.
128128   IdId., ., Compendium theologiaeCompendium theologiae, I, n. 215; cf. , I, n. 215; cf. Id.Id., , Summa Summa 

theologiaetheologiae, III, q. 2, a. 10., III, q. 2, a. 10.
129129   IdId., ., Summa theologiaeSumma theologiae,,  III, q. 8, a. 5, co.; cf. III, q. 8, a. 5, co.; cf. iviivi, q. 2, a. , q. 2, a. 

12; q. 7, a. 9; q. 48, a. 1.12; q. 7, a. 9; q. 48, a. 1.

sione della grazia santificante, che da lei deborda o 
«sovrabbonda».130 Di conseguenza, «secondo la sua 
umanità, è principio di tutta la grazia», in quanto 
capo da cui essa giunge agli altri («in alios trasfun-
detur»).131 Questa natura umana è inseparabile dalla 
nostra salvezza, giacché «con l’incarnazione, tutte le 
azioni salvifiche del Verbo di Dio si fanno sempre in 
unità con la natura umana che egli ha assunto per 
la salvezza di tutti gli uomini».132 Attraverso questa 
natura umana assunta, il Figlio di Dio «si è unito in 
certo modo a ogni uomo» e «col suo sangue sparso 
liberamente ci ha meritato la vita».133 Per mezzo del-
la grazia, i fedeli sono uniti a Cristo e partecipano al 
suo mistero pasquale, in maniera tale da poter vivere 
un’unione intima e unica con lui, che san Paolo espri-
meva con queste parole: «Non vivo più io, ma Cristo 
vive in me» (Gal 2,20).
	 53. Nessuna persona umana, nemmeno gli apo-
stoli o la santissima Vergine, può agire come dispen-
satore universale della grazia. Solo Dio può donare la 
grazia134 e lo fa per mezzo dell’umanità di Cristo,135 
dal momento che «Cristo-Uomo detiene la pienezza 
di grazia in quanto unigenito del Padre».136 Sebbe-
ne la santissima vergine Maria sia in modo eminente 
«piena di grazia» e «Madre di Dio», lei stessa, come 
noi, è figlia adottiva del Padre e anche, come scrive il 
poeta Dante Alighieri, «figlia del tuo Figlio».137 Lei 
coopera nell’economia della salvezza per una parte-
cipazione derivata e subordinata; pertanto, qualsiasi 
espressione circa la sua «mediazione» di grazia deve 
intendersi in analogia remota con Cristo e la sua uni-
ca mediazione.138

	 54.  Nella perfetta immediatezza tra un esse-
re umano e Dio, nella comunicazione della grazia, 
nemmeno Maria può intervenire. Né l’amicizia con 
Gesù Cristo né l’inabitazione trinitaria possono esse-
re concepite come qualcosa che ci giunge attraverso 
Maria o i santi. In ogni caso, ciò che possiamo dire è 

130130   IdId., ., Compendium theologiaeCompendium theologiae, I, n. 214., I, n. 214.
131131   IdId.,., Quaestiones disputatae de veritate Quaestiones disputatae de veritate, q. 29, a. 5 co., q. 29, a. 5 co.
132132   Congregazione per la dottrina della fedeCongregazione per la dottrina della fede,, Dominus  Dominus 

IesusIesus, n. 10: , n. 10: AASAAS 92(2000), 750-751;  92(2000), 750-751; EV EV 19/1167; cf. 19/1167; cf. FranceFrance--
scosco, , Dilexit nosDilexit nos, nn. 59-63: , nn. 59-63: AASAAS 116(2024), 1386-1387;  116(2024), 1386-1387; Regno-Regno-
doc. doc. 19,2024,585ss.19,2024,585ss.

133133   Concilio ecumenico Vaticano IIConcilio ecumenico Vaticano II, cost. past. , cost. past. Gaudium Gaudium 
et spes et spes sulla Chiesa nel mondo contemporaneo, 7.12.1965, n. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo, 7.12.1965, n. 
22: 22: AASAAS 58(1966), 1042-1043;  58(1966), 1042-1043; EV EV 1/1385.1/1385.

134134  Cf. san   Cf. san Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae, I-II, , I-II, 
q. 112, a. 1, co.q. 112, a. 1, co.

135135  Cf.   Cf. IdId.,., Super Ioannem Super Ioannem, c. I, v. 16, lectio 10; , c. I, v. 16, lectio 10; Id.Id., , Summa Summa 
theologiaetheologiae, I-II, q. 112, a. 1, ad 1., I-II, q. 112, a. 1, ad 1.

136136   Id.Id.,, Compendium theologiae Compendium theologiae, I, n. 214., I, n. 214.
137137   Dante AlighieriDante Alighieri, , ParadisoParadiso, XXXIII, 1., XXXIII, 1.
138138  Cf.   Cf. LGLG 60, 62:  60, 62: AAS AAS 57(1965), 62-63; 57(1965), 62-63; EVEV 1/434-438;  1/434-438; 

san san Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae, III, q. 26., III, q. 26.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 94

Santa Sede

che Maria desidera questo bene per noi e lo chiede 
insieme a noi. La liturgia, che è anche lex credendi, ci 
permette di riaffermare questa cooperazione di Ma-
ria, non nella comunicazione della grazia ma nell’in-
tercessione materna. Infatti, nella liturgia della solen-
nità dell’Immacolata concezione, quando si spiega 
in che senso il privilegio concesso a Maria avvenne 
per il bene del popolo, si afferma che ella fu disposta 
come «avvocata di grazia»,139 vale a dire, come colei 
che intercede chiedendo per noi il dono della grazia.
	 55. Come insegna il concilio Vaticano II, «ogni sa-
lutare influsso della beata Vergine verso gli uomini (...) 
favorisce e non impedisce minimamente l’unione im-
mediata dei credenti con Cristo».140 Per tale motivo, si 
deve evitare qualsiasi descrizione che faccia pensare, 
in modo neoplatonico, a una sorta di effusione della 
grazia per gradi, come se la grazia di Dio discendesse 
attraverso distinti intermediari – come Maria – men-
tre la sua fonte ultima (Dio) rimanesse scollegata dal 
nostro cuore. Queste interpretazioni incidono nega-
tivamente sulla corretta comprensione dell’incontro 
intimo, diretto e immediato, che la grazia realizza tra 
il Signore e il cuore del credente.141 Il fatto è che solo 
Dio giustifica.142 Solo il Dio Trinità, solo lui ci ele-
va per superare la sproporzione infinita che ci separa 
dalla vita divina; solo lui attua in noi l’inabitazione 
trinitaria; solo lui entra in noi trasformandoci e ren-
dendoci partecipi della sua vita divina. Non si fa ono-
re a Maria attribuendole una qualsiasi mediazione nel 
compimento di quest’opera esclusivamente divina.

L’acqua viva che scorre
	 56.  Nonostante ciò, dato che Maria è piena di 
grazia e che il bene tende sempre a comunicarsi, 
facilmente si forma l’idea di una sorta di «deborda-
mento» della grazia che Maria possiede, cosa che 
può avere un significato adeguato solo se non con-
traddice quanto detto finora. Non presenta alcuna 
difficoltà se si tratta principalmente delle forme di co-
operazione che abbiamo già menzionato (intercessio-
ne e vicinanza materna che invita ad aprire il cuore 
alla grazia santificante) e che il concilio Vaticano II 
ha presentato come una varia cooperazione da parte 
della creatura «partecipata da un’unica fonte».143

139139   Missale romanum ex sacrosancti oecumenici concilii Missale romanum ex sacrosancti oecumenici concilii 
Vaticani II instauratum auctoritate s. Pauli pp. VI promulgaVaticani II instauratum auctoritate s. Pauli pp. VI promulga--
tum s. Ioannis Pauli pp. II cura recognitumtum s. Ioannis Pauli pp. II cura recognitum, editio typica tertia, , editio typica tertia, 
Typis vaticanis 2008, 879.Typis vaticanis 2008, 879.

140140   LGLG 60:  60: AAS AAS 57(1965), 62; 57(1965), 62; EVEV 1/434 1/434
141141  Cf.   Cf. CCCCCC 2002. 2002.
142142  Cf. san   Cf. san Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae,,  I, q. I, q. 

25, a.3, ad 4. 25, a.3, ad 4. GiustificareGiustificare, come , come crearecreare, «può essere fatto, imme, «può essere fatto, imme--
diatamente, solo da Dio».diatamente, solo da Dio».

143143   LGLG 62:  62: AAS AAS 57(1965), 63; 57(1965), 63; EV EV 1/436.1/436.

	 57.  Il carattere fondamentalmente dispositivo 
della cooperazione dei credenti – principalmente di 
Maria – nella comunicazione della grazia, appare 
espresso nell’interpretazione tradizionale dei «fiumi 
di acqua viva» che sgorgano dal cuore dei credenti 
(cf. Gv 7,38). Anche se è un’immagine potente, che 
potrebbe essere interpretata come se i credenti fos-
sero canali di una trasmissione perfettiva della grazia 
santificante, tuttavia, i padri della Chiesa, quando si 
tratta di specificare come avviene questa effusione 
dei fiumi dello Spirito, l’hanno espressa con azioni 
di tipo dispositivo. Ad esempio, la predicazione, l’in-
segnamento e altre forme di trasmissione del dono 
della Parola rivelata.
	 58.  Origene lo applica alla conoscenza delle 
Scritture o alla percezione dei sensi spirituali.144 Per 
san Cirillo d’Alessandria questo traboccare d’acqua 
è l’insegnamento dei misteri della fede,145 la «pura 
mistagogia» nel suo senso profondo, che non è me-
ramente intellettuale ma tocca la disposizione o la 
preparazione dell’intera persona.146 San Cirillo di 
Gerusalemme sostiene che è l’insegnamento della 
Scrittura quando conduce alla luce.147 San Giovan-
ni Crisostomo si riferisce alla saggezza di Stefano 
o all’autorità della parola di Pietro.148 Sant’Ambro-
gio afferma: «Questi sono i fiumi che ascoltano con 
i loro orecchi la parola di Dio, e parlano, affinché 
infondano la Parola nei cuori dei singoli»,149 e lo 
applica in questo modo: «Che l’acqua della dottri-
na celeste fluisce (...) che la sabbia della parola del 
Signore impregna»150 i cuori di ognuno.151 Anche 
per san Girolamo l’acqua è l’insegnamento del Sal-
vatore,152 come per san Gregorio Magno, il quale 
insegna anche che è «una pia volontà verso il pros-
simo».153 Queste interpretazioni dei fiumi di acqua 
viva che scorrono dai credenti, e si concentrano nel-
la conoscenza delle Scritture e dei relativi misteri, 

144144  Cf.   Cf. OrigeneOrigene, , Hom. in GenesimHom. in Genesim, XIII, 3-4: , XIII, 3-4: PGPG 12,  12, 
232B-234CD.232B-234CD.

145145  Cf. san   Cf. san Cirillo d’AlessandriaCirillo d’Alessandria, , Comm. in IoannisComm. in Ioannis, II, , II, 
4, 13-14: 4, 13-14: PGPG 73, 300C. 73, 300C.

146146  Cf.   Cf. Id.Id., , Comm. in IsaiamComm. in Isaiam, V, II, 1-2: , V, II, 1-2: PGPG 70, 1220A. 70, 1220A.
147147  Cf. san   Cf. san Cirillo di GerusalemmeCirillo di Gerusalemme, , Catechesis mystagogica Catechesis mystagogica 

XVI,XVI,  11: 11: PGPG 33, 932C. 33, 932C.
148148  Cf. san   Cf. san Giovanni CrisostomoGiovanni Crisostomo,, Hom. in Ioannem Hom. in Ioannem, 51, , 51, 

1: 1: PGPG 59, 283. 59, 283.
149149  Sant’  Sant’AmbrogioAmbrogio,, Explanatio Psalmorum  Explanatio Psalmorum XII, Ps. 48, 4, XII, Ps. 48, 4, 

2: 2: PLPL 14, 1157A. 14, 1157A.
150150   Id.Id., , De NoeDe Noe, 19, 70: , 19, 70: PLPL 14, 395A. 14, 395A.
151151  Cf.   Cf. Id.Id., , Explanatio Psalmorum Explanatio Psalmorum XII, Ps. 48, 4, 2: XII, Ps. 48, 4, 2: PLPL  

14, 1157A.14, 1157A.
152152  Cf. san   Cf. san GirolamoGirolamo, , Comm. in ZachariamComm. in Zachariam, III, 14, 8.9: , III, 14, 8.9: 

PLPL 25, 1528 C. 25, 1528 C.
153153  San   San Gregorio MagnoGregorio Magno, , Hom. in EzechielemHom. in Ezechielem,,  I, 10, 6: I, 10, 6: 

PLPL 76, 888B. 76, 888B.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 95

Santa Sede

non si riferiscono, in generale, a una conoscenza 
meramente intellettuale, bensì sapienziale e di il-
luminazione del cuore, affinché questo si apra alla 
medesima realtà dei misteri.
	 59. In diversi padri e dottori della Chiesa incon-
triamo, inoltre, una spiegazione più ampia, in cui si 
integrano, oltre alla predicazione o alla catechesi, le 
opere che offrono aiuto al prossimo nelle sue necessi-
tà, o una testimonianza d’amore. In tal modo, sant’I-
lario intende i fiumi d’acqua viva come le opere dello 
Spirito Santo attraverso le virtù che agiscono a bene-
ficio del prossimo.154 Sant’Agostino applica l’imma-
gine alla «benevolenza, con la quale si desidera aiuta-
re il prossimo».155 Nel Medioevo questa prospettiva 
continuò fino a san Tommaso d’Aquino, per il quale 
i fiumi di acqua viva si manifestano perché, quando 
«qualcuno si affretta a dare consigli al prossimo e a 
comunicare agli altri i diversi doni di grazia ricevuti 
da Dio, dal suo seno fluiscono acque vive».156

	 60. Quando san Tommaso parla dei «diversi doni 
di grazia» per il servizio del prossimo, si riferisce ai 
diversi doni carismatici, perché «come si dice (1Cor 
12,10), a uno il dono delle lingue; a un altro quel-
lo delle guarigioni, etc.».157 Tale aspetto è presente 
anche in san Cirillo di Gerusalemme, il quale indica 
che i fiumi d’acqua dello Spirito, che si comunicano 
attraverso i credenti, si manifestano quando egli «si 
serve della lingua di qualcuno come carisma di sa-
pienza; illumina la mente di altri con il dono della 
profezia; a questo concede lo spirito di scacciare i de-
moni (...) rafforza in alcuni la temperanza, e in altri la 
vera misericordia; ad altri ancora insegna a praticare 
il digiuno e l’ascesi».158

	 61. Qualcosa di simile si può dire riguardo all’in-
terpretazione di Gv 14,12, in cui si parla dei credenti 
che compiono «opere più grandi» (meizona) di quelle 
del Cristo terreno. I credenti partecipano all’opera 
di Cristo nel senso che anch’essi, in qualche modo, 
stimolano la fede degli altri proclamando la Parola. 
Così è detto esplicitamente in Gv 17,20b: «Quelli che 
crederanno in me mediante la loro parola». La stessa 
cosa suggerisce Gv 14,6-11, dove le opere di Cristo 
sono quelle che manifestano il Padre (v. 8). Le ope-
re dei credenti, incentrate sull’annuncio del Vangelo 
per mezzo della parola, si pongono in parallelo con 

154154  Cf. sant’  Cf. sant’IlarioIlario, , Tractatus in PsalmosTractatus in Psalmos, 64, 14: , 64, 14: PLPL 9,  9, 
421B.421B.

155155  Sant’  Sant’Agostino d’IpponaAgostino d’Ippona, , In Ioannes EvangeliumIn Ioannes Evangelium, 32, , 32, 
4: 4: PLPL 35, 1643D. 35, 1643D.

156156  San   San Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Super IoannemSuper Ioannem, c. 7, lect. 5., c. 7, lect. 5.
157157   IviIvi; cf. ; cf. Id.Id., , Summa theologiaeSumma theologiae,,  II-II, q.178 a. 1 s. c.II-II, q.178 a. 1 s. c.
158158  San   San Cirillo di GerusalemmeCirillo di Gerusalemme, , Catechesis mystagogica Catechesis mystagogica 

XVI, 12: XVI, 12: PGPG 33, 934B. 33, 934B.

le opere di Cristo. Gesù proclama: «Se hanno osser-
vato la mia parola, osserveranno anche la vostra» (Gv 
15,20c). E, poiché chi ascolta la parola di Cristo ha 
la vita eterna (cf. Gv 5,24), Gesù annuncia che altri 
crederanno attraverso la parola dei credenti (cf. Gv 
17,20). Tuttavia, non si tratta solo di parole, ma an-
che della testimonianza eloquente dei credenti, ed è 
per questo che Gesù chiede al Padre che i credenti 
siano uniti affinché «il mondo creda» (Gv 17,21).

Amore che si comunica nel mondo
	 62.  Il Vangelo di Giovanni lega strettamente la 
carità fraterna a questa comunicazione del bene. In 
effetti, l’affermazione «se mi amate, osserverete i miei 
comandamenti» (Gv 14,15), è parallela a «chi crede 
in me, anch’egli compirà le opere che io compio» (Gv 
14,12). Quando Cristo parla del frutto che si aspetta 
dai suoi discepoli, finisce per identificarlo con l’amo-
re fraterno (cf. Gv 15,16-17). Anche san Paolo, dopo 
aver parlato delle varie opere straordinarie che i cre-
denti possono compiere (cf. 1Cor 12), propone una 
via più eccellente quando dice «Desiderate intensa-
mente i carismi più grandi (ta meizona). E allora, vi 
mostro la via più sublime (kath’hyperbolen)»: l’amore 
(1Cor 12,31). Le opere d’amore verso il prossimo, 
perfino il lavoro quotidiano o lo sforzo per cambiare 
questo mondo, diventano allora un canale di coope-
razione con l’opera salvifica di Cristo.
	 63.  Anche i recenti pontefici si sono espressi in 
questo senso. San Giovanni XXIII insegnava che 
«quando si svolgono le proprie attività, anche se di 
natura temporale, in unione con Gesù divino reden-
tore, ogni lavoro diviene come una continuazione del 
suo lavoro, penetrato di virtù redentiva (...) si contri-
buisce a estendere e diffondere sugli altri il frutto del-
la redenzione».159 San Giovanni Paolo II comprese 
questa collaborazione come la ricostruzione, insieme 
a Cristo, del bene che è stato danneggiato nel mon-
do a causa dei peccati, perché «il cuore di Cristo ha 
voluto aver bisogno della nostra collaborazione per 
ricostruire il bene e la bellezza» e «questa è la vera 
riparazione chiesta dal cuore del Salvatore».160 Papa 
Benedetto XVI sosteneva che «destinatari dell’amore 
di Dio, gli uomini sono costituiti soggetti di carità, 
chiamati a farsi essi stessi strumenti della grazia, per 
effondere la carità di Dio e per tessere reti di carità. A 
questa dinamica di carità ricevuta e donata risponde 

159159  San   San Giovanni XXIIIGiovanni XXIII, lett. enc. , lett. enc. Mater et magistra,Mater et magistra,  
15.5.1961, n. 237: 15.5.1961, n. 237: AASAAS 53(1961), 462. 53(1961), 462.

160160  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Lettera Lettera al preposito generale al preposito generale 
della Compagnia di Gesù, Paray-le-Monial, 5.10.1986: della Compagnia di Gesù, Paray-le-Monial, 5.10.1986: OR OR 
19.10.1986, 7, cit. in 19.10.1986, 7, cit. in FrancescoFrancesco, , Dilexit nosDilexit nos, n. 182: , n. 182: AAS AAS 
116(2024), 1427; 116(2024), 1427; Regno-doc. Regno-doc. 19,2024,606.19,2024,606.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 96

Santa Sede

la dottrina sociale della Chiesa».161 E papa France-
sco ha insegnato che, per santa Teresa del Bambi-
no Gesù, «non si tratta solo di permettere al cuore 
di Cristo di diffondere la bellezza del suo amore nel 
nostro cuore, attraverso una fiducia totale, ma an-
che che attraverso la propria vita raggiunga gli altri 
e trasformi il mondo (...) e si traduce in atti di amore 
fraterno con cui curiamo le ferite della Chiesa e del 
mondo. In tal modo offriamo nuove espressioni alla 
forza restauratrice del cuore di Cristo».162

	 64.  Questa è la cooperazione resa possibile da 
Cristo e suscitata dall’azione dello Spirito che, nel 
caso di Maria, si distingue dalla cooperazione di 
qualsiasi altro essere umano per il carattere materno 
che Cristo stesso le ha attribuito dalla croce.

Criteri
	 65. Ogni altro modo di intendere questa coope-
razione di Maria nell’ordine della grazia, soprattutto 
se si intende attribuire a Maria una qualche forma 
di intervento o di strumentalità perfettiva o di causa 
seconda nella comunicazione della grazia santifican-
te,163 dovrebbe prestare particolare attenzione ad al-
cuni criteri già accennati nella costituzione dogmati-
ca Lumen gentium:
	 a) Dobbiamo riflettere su come Maria favorisca la 
nostra unione «immediata»164 con il Signore, che egli 
medesimo realizza conferendo la grazia, e che solo 
da Dio possiamo ricevere,165 ma senza comprende-
re l’unione con Maria come più immediata di quel-
la con Cristo. Questo rischio è presente soprattutto 
nell’idea che Cristo ci doni Maria come strumento o 
causa seconda e perfettiva nella comunicazione della 
sua grazia.
	 b) Il concilio Vaticano II ha sottolineato che «ogni 
salutare influsso della beata Vergine verso gli uomi-
ni non nasce da una necessità oggettiva ma da una 

161161   Benedetto XVIBenedetto XVI, lett. enc. , lett. enc. Caritas in veritate Caritas in veritate sullo sullo 
sviluppo umano integrale nella carità e nella veritàsviluppo umano integrale nella carità e nella verità,, 29.6.2009,  29.6.2009, 
n. 5: n. 5: AAS AAS 101(2009), 643; 101(2009), 643; EV EV 26/685.26/685.

162162   FrancescoFrancesco, , Dilexit nosDilexit nos, nn., nn.  198, 200: 198, 200: AASAAS 116(2024),  116(2024), 
1432; 1432; Regno-doc. Regno-doc. 19,2024,608.19,2024,608.

163163  Cf. san   Cf. san Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae, I-II, q. , I-II, q. 
5, a. 6, co. e ad 1; Id., 5, a. 6, co. e ad 1; Id., Quaestiones disputatae de veritateQuaestiones disputatae de veritate,,  q. 27, q. 27, 
a. 3, s.c. 5. Gli argomenti che usava san Tommaso d’Aquinoa. 3, s.c. 5. Gli argomenti che usava san Tommaso d’Aquino  
per spiegare il perché nessuna creatura può conferire la grazia, per spiegare il perché nessuna creatura può conferire la grazia, 
ma solamente Dio, non possono essere considerati come supema solamente Dio, non possono essere considerati come supe--
rati, né all’interno della sua propria opera, né posteriormente.rati, né all’interno della sua propria opera, né posteriormente.

164164   LGLG 60:  60: AAS AAS 57(1965), 62; 57(1965), 62; EVEV 1/434; cf. san  1/434; cf. san Tommaso Tommaso 
d’Aquinod’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae, I, q. 25, art. 3, ad 4; , I, q. 25, art. 3, ad 4; IdId., ., Scriptum Scriptum 
super sententiissuper sententiis, II, d. 26, q. 1, a. 2, co.; , II, d. 26, q. 1, a. 2, co.; iviivi, IV, d. 5, q.1, a. 3, , IV, d. 5, q.1, a. 3, 
qc. 1, ad 1.qc. 1, ad 1.

165165  Cf.   Cf. Id.Id., , Quaestiones disputatae de veritateQuaestiones disputatae de veritate,,  q. 27, a. 3, q. 27, a. 3, 
s. c. 5. Ancora una volta ricordiamo che: s. c. 5. Ancora una volta ricordiamo che: «Sed mentem, in qua «Sed mentem, in qua 
est gratia, nulla creatura illabitur».est gratia, nulla creatura illabitur».

disposizione puramente gratuita di Dio».166 Tale in-
flusso può essere concepito solo a partire dalla libera 
decisione di Dio che, sebbene la sua propria azione 
sia debordante e sovrabbondante, vuole associarla li-
beramente e gratuitamente alla sua opera. Per questo 
non è lecito presentare l’azione di Maria come se egli 
avesse bisogno di lei per operare la salvezza.
	 c) Dobbiamo intendere la mediazione di Maria 
non come un complemento affinché Dio possa ope-
rare pienamente, con maggiore ricchezza e bellezza, 
ma «in modo che nulla sia detratto o aggiunto alla 
dignità e alla efficacia di Cristo, unico Mediatore».167 
Quando si spiega la mediazione di Maria, bisogna 
sottolineare che Dio è l’unico Salvatore, il quale ap-
plica esclusivamente i meriti di Gesù Cristo, gli unici 
necessari e completamente sufficienti per la nostra 
giustificazione. Maria non sostituisce il Signore in 
nulla che lui non faccia (non toglie) né lo comple-
ta (aggiunge). Se nella comunicazione della grazia 
ella non aggiunge nulla alla mediazione salvifica di 
Cristo, Maria non deve essere considerata come stru-
mento primario di tale donazione.168 Se lei accompa-
gna un’azione di Cristo, per opera dello stesso Cristo, 
in alcun modo deve essere intesa come mediazione 
parallela. Piuttosto, essendo associata a lui, è Maria a 
ricevere dal Figlio un dono che la pone al di là di sé 
stessa, perché le è concesso di accompagnare l’opera 
del Signore con il suo carattere materno. Ritorniamo 
allora sul punto più sicuro: il contributo dispositivo 
di Maria, per cui si può pensare a un’azione in cui 
ella apporta qualcosa di suo nella misura in cui «può 
disporre in qualche modo»169 gli altri. Perché «tocca 
alla potenza suprema condurre all’ultimo fine, men-
tre quelle inferiori collaborano disponendo [il sogget-
to] al conseguimento di quel fine».170

	 66. Quanto detto non offende né umilia Maria, 
perché tutto il suo essere è riferito al suo Signore. 
«L’anima mia magnifica il Signore» (Lc 1,46): per lei 
non c’è altra gloria che quella di Dio. Essendo Ma-
dre, raddoppia la sua gioia quando vede Cristo mani-
festare la bellezza inesauribile e sovrabbondante del-
la sua gloria, guarendo, trasformando e riempiendo 
di sé i cuori di questi figli che ella ha accompagnato nel 
suo cammino verso il Signore. Pertanto, uno sguardo 

166166   LGLG 60: 60: AAS  AAS 57(1965), 62; 57(1965), 62; EVEV 1/434. 1/434.
167167  LG 62:  LG 62: AAS  AAS 57(1965), 63; 57(1965), 63; EVEV 1/436. 1/436.
168168  Cf. san   Cf. san Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa contra gentilesSumma contra gentiles, , 

lib. 2, c. 21, n. 7. Uno strumento contribuisce con qualcosa di lib. 2, c. 21, n. 7. Uno strumento contribuisce con qualcosa di 
proprio: proprio: «Omne agens instrumentale exequitur actionem prin«Omne agens instrumentale exequitur actionem prin--
cipalis agentis per aliquam actionem propriam et connaturalem cipalis agentis per aliquam actionem propriam et connaturalem 
sibi»sibi»..

169169   IviIvi, lib. 3, c. 147, n. 6; cf. , lib. 3, c. 147, n. 6; cf. Id.Id., , Summa theologiaeSumma theologiae,,  I, q. I, q. 
45, a. 5 co.45, a. 5 co.

170170   Id.Id., , Summa theologiaeSumma theologiae,,  I-II, q. 5, a. 6, ad 1.I-II, q. 5, a. 6, ad 1.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 97

Santa Sede

rivolto a lei che ci distogliesse da Cristo, o la mettesse 
allo stesso livello del Figlio di Dio, sarebbe estraneo 
alla dinamica propria di una fede autenticamente 
mariana.

Le grazie
	 67. Alcuni titoli, come per esempio quello di Me-
diatrice di tutte le grazie, hanno dei limiti che non fa-
cilitano la corretta comprensione del ruolo unico di 
Maria. Difatti, lei, che è la prima redenta, non può 
essere stata mediatrice della grazia da lei stessa rice-
vuta. Non si tratta di un dettaglio di poca importan-
za, perché rivela qualcosa di centrale: che, anche in 
lei, il dono della grazia la precede e procede dall’ini-
ziativa assolutamente gratuita della Trinità, in previ-
sione dei meriti di Cristo. Lei, come tutti noi, non ha 
meritato la propria giustificazione a motivo di alcuna 
sua azione precedente,171 né tantomeno di alcuna 
sua azione successiva.172 Anche per Maria, l’amici-
zia con Dio attraverso la grazia sarà sempre gratuita. 
La sua preziosa figura è testimonianza suprema della 
ricettività credente di chi, più e meglio di chiunque 
altro, si è aperto con docilità e piena fiducia all’opera 
di Cristo, e allo stesso tempo è il miglior segno della 
potenza trasformatrice di questa grazia.
	 68. In altro senso, il titolo precedentemente men-
zionato corre il rischio di presentare la grazia divina 
come se Maria si convertisse in un distributore di 
beni o di energie spirituali, senza un legame con la 
nostra relazione personale con Gesù Cristo. Tutta-
via, l’espressione «grazie», riferita al sostegno ma-
terno di Maria nei diversi momenti della vita, può 
avere un significato accettabile. Il plurale esprime 
tutto l’aiuto, anche materiale, che il Signore può do-
narci ascoltando l’intercessione della Madre; aiuto 
che, a sua volta, dispone i cuori ad aprirsi all’amore 
di Dio. In questo modo Maria, come madre, ha una 
presenza nella vita quotidiana dei fedeli di molto su-
periore alla vicinanza che qualsiasi altro santo può 
avere.
	 69. Lei, con la sua intercessione, può implorare 
per noi gli impulsi interiori dello Spirito Santo, che 
chiamiamo «grazie attuali». Si tratta di quegli aiuti 
dello Spirito Santo che operano anche nei peccatori 

171171  Cf.   Cf. Concilio di TrentoConcilio di Trento, , Sessione VI.Sessione VI.  Decretum de iustiDecretum de iusti--
ficationeficatione, 8: , 8: DenzDenz 1532. 1532.

172172  Cf. san   Cf. san Tommaso d’AquinoTommaso d’Aquino, , Summa theologiaeSumma theologiae, I-II, q. , I-II, q. 
114, a. 5, co.: «Quando uno è in grazia, la grazia che ha già 114, a. 5, co.: «Quando uno è in grazia, la grazia che ha già 
ricevuto non può essere meritata». Anche se la persona giustiricevuto non può essere meritata». Anche se la persona giusti--
ficata può meritare di crescere nella vita della grazia, il fatto di ficata può meritare di crescere nella vita della grazia, il fatto di 
essere giustificato, di essere amico di Dio attraverso la grazia, essere giustificato, di essere amico di Dio attraverso la grazia, 
sarà sempre assolutamente gratuito.sarà sempre assolutamente gratuito.

al fine di disporli alla giustificazione,173 e altresì in co-
loro che sono già giustificati dalla grazia santificante, 
al fine di stimolarli alla crescita. In tale senso preciso, 
si deve interpretare il titolo di «Madre della grazia». 
Maria umilmente collabora affinché possiamo aprire 
il cuore al Signore, il quale è l’unico che può giusti-
ficarci con l’azione della grazia santificante: vale a 
dire, quando egli infonde in noi la sua vita trinitaria, 
dimora in noi come amico e ci rende partecipi della 
sua vita divina. Questa è opera esclusiva dello stesso 
Signore, tuttavia non esclude che, attraverso l’azione 
materna di Maria, i fedeli possano raggiungere quel-
le parole, immagini e stimoli differenti che li aiutano 
ad andare avanti nella vita, e a disporre il cuore per la 
grazia che il Signore infonde, come anche a crescere 
nella vita di grazia, ricevuta gratuitamente.
	 70.  Questi aiuti che ci giungono dal Signore si 
presentano a noi con un aspetto materno, pieni della 
tenerezza e della vicinanza della Madre che Gesù ha 
voluto condividere con noi (cf. Gv 19,25-28). Maria 
sviluppa così un’azione singolare per aiutarci ad apri-
re i nostri cuori a Cristo e alla sua grazia santificante, 
che eleva e guarisce. Quando lei comunica suscitan-
do diverse «mozioni», queste devono essere sempre 
intese come stimoli per aprire le nostre vite all’Unico 
che opera nel più intimo del nostro essere.

La nostra unione con Maria
	 71. Il Concilio ha preferito chiamare Maria «Ma-
dre nell’ordine della grazia»,174 espressione che rende 
meglio l’universalità della cooperazione materna di 
Maria e che è innegabile in un senso preciso: lei è la 
Madre di Cristo, il quale è la Grazia per eccellenza e 
l’Autore di tutta la grazia.
	 72.  Questa maternità di Maria nell’ordine della 
grazia – che scaturisce dal mistero pasquale di Cri-
sto – implica, inoltre, che ciascun discepolo stabili-
sca con Maria «una relazione unica e irripetibile». 
San Giovanni Paolo II parlava di una «dimensione 
mariana della vita dei discepoli di Cristo», che si 
esprime come «risposta all’amore di una persona e, 
in concreto, all’amore della madre».175 La vita del-
la grazia include la nostra relazione con la Madre. 

173173  Ciò che san Tommaso d’Aquino chiama «disposizione   Ciò che san Tommaso d’Aquino chiama «disposizione 
finale», simultanea al dono della grazia santificante, è opera finale», simultanea al dono della grazia santificante, è opera 
immediata della medesima grazia. Si tratta dell’«ultima dispoimmediata della medesima grazia. Si tratta dell’«ultima dispo--
sizione, alla quale segue, di necessità, la forma», in san sizione, alla quale segue, di necessità, la forma», in san TomTom--
maso d’Aquinomaso d’Aquino, , Sententiae metaphysicaeSententiae metaphysicae, lib. 5, lect. 2, n. 5; cf. , lib. 5, lect. 2, n. 5; cf. 
Id.,Id.,  Scriptum super sententiisScriptum super sententiis, I, d. 17, q.2, a.3, co.; , I, d. 17, q.2, a.3, co.; Id.Id., , Summa Summa 
contra gentilescontra gentiles, lib. 2, c. 19, n. 6; , lib. 2, c. 19, n. 6; Id., Id., Compendium theologiaeCompendium theologiae, , 
I, n. 105.I, n. 105.

174174   LGLG 61: 61: AAS  AAS 57(1965), 63; 57(1965), 63; EVEV 1/435. 1/435.
175175  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 45: , n. 45: AAS AAS 

79(1987), 422-423; 79(1987), 422-423; EVEV 10/1399. 10/1399.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 98

Santa Sede

L’unione con Cristo, attraverso la grazia, ci unisce 
allo stesso tempo a Maria con una relazione fatta di 
confidenza, tenerezza e affetto senza riserve.

La prima discepola
	 73.  Maria è «la prima discepola, quella che ha 
imparato meglio le cose di Gesù».176 Lei è la prima 
di coloro che «ascoltano la parola di Dio e la osser-
vano» (Lc 11,28); è la prima a collocarsi tra gli umili 
e i poveri del Signore, al fine di insegnarci a sperare 
e a ricevere, con fiducia, la salvezza che viene solo 
da Dio. Maria «diventava così, in un certo senso, la 
prima «discepola» di suo Figlio, la prima alla quale 
egli sembrava dire “seguimi”, ancor prima di rivol-
gere questa chiamata agli apostoli o a chiunque altro 
(cf. Gv 1,43)».177 Lei è modello di fede e di carità per 
la Chiesa a motivo della sua obbedienza alla volontà 
del Padre, della sua cooperazione all’opera reden-
trice del Figlio e della sua apertura all’azione dello 
Spirito Santo.178 Per questo sant’Agostino diceva che 
«vale di più per Maria essere stata discepola di Cristo 
anziché madre di Cristo».179 E papa Francesco ha 
insistito nel dire che «è più discepola che madre».180 
Maria è, in definitiva, «la prima e la più perfetta di-
scepola di Cristo».181

	 74.  Maria è, per ogni cristiano, «colei che “ha 
creduto” per prima, e proprio con questa sua fede 
di sposa e di madre vuole agire su tutti coloro che a 
lei si affidano come figli».182 E lo fa con un affetto 
colmo di segni di vicinanza, che li aiuta a crescere 
nella loro vita spirituale, insegnando loro a lasciare 
che la grazia di Cristo agisca sempre di più. In questo 
rapporto di affetto e fiducia, lei, che è «la piena di 
grazia», insegna a ogni cristiano a ricevere la grazia, 
a custodirla e a meditare sull’opera che Dio compie 
nella loro vita (cf. Lc 2,19).
	 75. Nel caso dei presunti fenomeni soprannatura-
li, che hanno già ricevuto un giudizio positivo da par-
te della Chiesa, dove ricorrano alcune delle espressio-
ni o titoli come quelli summenzionati si dovrà tenere 
conto che «nel caso in cui venga concesso da parte 
del dicastero un Nihil obstat (...), tali fenomeni non 

176176   FrancescoFrancesco, , Udienza generale,Udienza generale, 18.11.2020:  18.11.2020: OR OR 
18.11.2020, 11.18.11.2020, 11.

177177  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 20: , n. 20: AAS AAS 
79(1987), 387; 79(1987), 387; EVEV 10/1328. 10/1328.

178178  Cf.   Cf. LGLG 53:  53: AAS AAS 57(1965), 58-59; 57(1965), 58-59; EVEV 1/427. 1/427.
179179  Sant’  Sant’Agostino d’IpponaAgostino d’Ippona, , Sermo Sermo 72/A, 7: 72/A, 7: CCSLCCSL 41Ab, 117. 41Ab, 117.
180180   FrancescoFrancesco, , Udienza generale,Udienza generale, 24.3.2021:  24.3.2021: OR OR 

24.3.2021, 8.24.3.2021, 8.
181181  San   San Paolo VIPaolo VI, , Marialis cultusMarialis cultus, n. 35:, n. 35: AAS AAS 66(1974),  66(1974), 

147; 147; EVEV 5/66. 5/66.
182182  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 46: , n. 46: AAS AAS 

79(1987), 424; 79(1987), 424; EVEV 10/1401. 10/1401.

diventano oggetto di fede – cioè i fedeli non sono ob-
bligati a prestarvi un assenso di fede».183

 
MADRE DEL POPOLO FEDELE

	 76. «Maria, la prima discepola, è la Madre».184 
Sulla croce, Cristo ci dona Maria, e così «ci conduce 
a lei perché non vuole che camminiamo senza una 
madre».185 Lei è la Madre credente che è divenuta 
«Madre di tutti i credenti»,186 e allo stesso tempo è 
«la Madre della Chiesa evangelizzatrice»,187 che ci 
accoglie così come Dio ha voluto convocarci, non 
solo come individui isolati ma come popolo che cam-
mina:188 «Nostra Madre Maria vuole sempre cam-
minare con noi, stare vicino, aiutarci con la sua inter-
cessione e il suo amore».189 Lei è la Madre del popolo 
fedele, che «cammina in mezzo al suo popolo, mossa 
da una tenerezza premurosa, e si fa carico delle ansie 
e delle vicissitudini».190

L’amore si ferma, contempla il mistero, 
gode in silenzio

	 77. Il popolo fedele non si allontana da Cristo, 
né dal Vangelo, quando si avvicina a lei, ma rima-
ne capace di leggere «in quell’immagine materna 
tutti i misteri del Vangelo».191 Perché, in quel volto 
materno, vede riflesso il Signore che ci cerca (cf. 
Lc 15,4-8), che viene incontro a noi con le braccia 
aperte (cf. Lc 15,20), che si ferma davanti a noi (cf. 
Lc 18,40), che si curva su di noi e ci solleva verso la 
sua guancia (cf. Os 11,4), che ci guarda con amore 
(cf. Mc 10,21) e che non ci condanna (cf. Gv 8,11; 
Os 11,9). Nel suo volto materno, molti poveri ri-
conoscono il Signore che «ha rovesciato i potenti 
dai troni, ha innalzato gli umili» (Lc 1,52). Questo 
volto di donna canta il mistero dell’incarnazione. 
In questo volto della Madre, trafitta dalla spada 

183183   Dicastero per la dottrina della fedeDicastero per la dottrina della fede, , Norme per proNorme per pro--
cedere nel discernimento di presunti fenomeni soprannaturalicedere nel discernimento di presunti fenomeni soprannaturali, n. , n. 
12: 12: AASAAS 116(2024), 782;  116(2024), 782; Regno-doc. Regno-doc. 11,2024,357.11,2024,357.

184184   FrancescoFrancesco, , Udienza generale,Udienza generale, 16.2.2022:  16.2.2022: OR OR 
16.2.2022, 2.16.2.2022, 2.

185185   Id.Id., , Evangelii gaudiumEvangelii gaudium, n. 285: , n. 285: AASAAS 105(2013), 1134- 105(2013), 1134-
1135; 1135; EVEV 29/2392. 29/2392.

186186   Benedetto XVIBenedetto XVI, lett. enc. , lett. enc. Deus caritas est Deus caritas est sull’amore sull’amore 
cristianocristiano, , 25.12.2005, n. 42: 25.12.2005, n. 42: AASAAS 98(2006), 217-252, 252;  98(2006), 217-252, 252; EV EV 
23/1605.23/1605.

187187   FrancescoFrancesco, , Evangelii gaudiumEvangelii gaudium, n. 284: , n. 284: AASAAS 105(2013),  105(2013), 
1134; 1134; EV EV 29/2391.29/2391.

188188  Cf.   Cf. iviivi, n. 113: , n. 113: AASAAS 105(2013), 1067;  105(2013), 1067; EV EV 29/2219.29/2219.
189189   Leone XIVLeone XIV, , Prima benedizione apostolica «urbi et orbi», Prima benedizione apostolica «urbi et orbi», 

8.5.2025: 8.5.2025: OR OR 9.5.2025, 3; 9.5.2025, 3; Regno-doc. Regno-doc. 9,2025,258.9,2025,258.
190190   FrancescoFrancesco, , Messaggio Messaggio per la 37per la 37aa Giornata mondiale  Giornata mondiale 

della gioventù, 15.8.2022: della gioventù, 15.8.2022: AASAAS 114(2022), 1255. 114(2022), 1255.
191191   Id.Id., , Evangelii gaudium,Evangelii gaudium, n. 285:  n. 285: AASAAS 105(2013), 1135; 105(2013), 1135;  

EV EV 29/2393.29/2393.



I l  R e g n o  -  d o c u m e n t i  3 / 2 0 2 6 99

Santa Sede

(cf. Lc 2,35), il popolo di Dio riconosce il mistero 
della croce, e in quel volto, illuminato dalla luce 
pasquale, percepisce che Cristo è vivo. Ed ella, che 
ricevette in pienezza lo Spirito Santo, è colei che 
sostiene gli apostoli riuniti in preghiera nel cena-
colo (cf. At 1,14). Per questo possiamo dire che, 
«in qualche modo la fede di Maria, sulla base della 
testimonianza apostolica della Chiesa, diventa in-
cessantemente la fede del popolo di Dio in cammi-
no».192

	 78. Come sostenevano i vescovi latinoamerica-
ni, i poveri «incontrano la tenerezza e l’amore di 
Dio nel volto di Maria. In lei si riflette il messag-
gio essenziale del Vangelo».193 Il popolo semplice 
e povero non separa la Madre gloriosa da Maria 
di Nazaret, che incontriamo nei Vangeli. Al con-
trario, riconosce la semplicità dietro la gloria, e sa 
che Maria non ha cessato di essere una di loro. È 
colei che, come ogni madre, ha portato suo figlio in 
grembo, lo ha allattato, lo ha cresciuto amorevol-
mente con l’aiuto di san Giuseppe, e non le sono 
mancati gli scossoni e i dubbi della maternità (cf. 
Lc 2,48-50). È colei che canta al Dio che «ha ri-
colmato di beni gli affamati, ha rimandato i ric-
chi a mani vuote» (Lc 1,53), colei che soffre con gli 
sposi che sono rimasti senza vino per la loro festa 
(cf. Gv 2,3), che sa correre a dare una mano alla 
cugina che ne ha bisogno (cf. Lc 1,39-40), che si la-
scia ferire, come trafitta da una spada a causa della 
storia del suo popolo, di cui suo Figlio è «segno di 
contraddizione» (Lc 2,34); è colei che capisce cosa 
significa essere un migrante o un esule (cf. Mt 2,13-
15), che nella sua povertà può offrire solo due pic-
coli colombi (cf. Lc 2,24) e che sa cosa vuol dire es-
sere disprezzati per appartenere alla famiglia di un 
povero falegname (cf. Mc 6,3-4). I popoli sofferenti 
riconoscono Maria che cammina al loro fianco e 
per questo cercano la Madre per implorare il suo 
aiuto.194

	 79.  La vicinanza della Madre produce una 
pietà mariana «popolare», che ha diverse espres-
sioni nei diversi popoli. I volti molteplici di Maria 
– coreano, messicano, congolese, italiano e tanti 
altri – sono forme di inculturazione del Vangelo 
che riflettono, in ogni luogo della terra, «la tene-

192192  San   San Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 28: , n. 28: AAS AAS 
79(1987), 398;79(1987), 398; EV  EV 10/1351.10/1351.

193193   Consiglio episcopale latinoamericanoConsiglio episcopale latinoamericano, , V Conferenza V Conferenza 
generale dell’episcopato latinoamericano e dei Caraibigenerale dell’episcopato latinoamericano e dei Caraibi, n. 265; , n. 265; 
Regno-doc. Regno-doc. 19,2007,561.19,2007,561.

194194  Cf. san   Cf. san Giovanni Paolo IIGiovanni Paolo II, , Redemptoris MaterRedemptoris Mater, n. 35: , n. 35: 
AAS AAS 79(1987), 407;79(1987), 407; EV  EV 29/1367.29/1367.

rezza paterna di Dio»195 che raggiunge le viscere 
dei nostri popoli.
	 80.  Contempliamo la fede del popolo di Dio, 
in cui moltitudini di fratelli e sorelle credenti rico-
noscono spontaneamente Maria come Madre, così 
come Cristo stesso ci ha proposto dalla croce. Il po-
polo di Dio ama compiere pellegrinaggi verso i di-
versi santuari mariani, dove trova conforto e forza 
per andare avanti, come chi, in mezzo alla fatica e al 
dolore, riceve la carezza della Madre. La conferenza 
di Aparecida ha saputo esprimere in modo chiaro 
e splendido il profondo valore teologico di questa 
esperienza. Niente di meglio che concludere questa 
Nota con tali parole:
	 «Mettiamo in risalto i pellegrinaggi, dove si può ri-
conoscere il popolo di Dio in cammino. Lì il credente 
celebra la gioia di sentirsi immerso tra tanti fratelli, 
camminando insieme verso Dio che li attende. Cristo 
stesso si fa pellegrino e, risorto, cammina tra i poveri. 
La decisione di mettersi in cammino verso il santuario 
è già una confessione di fede; il cammino è un vero 
canto di speranza; e l’arrivo è un incontro d’amore. 
Lo sguardo del pellegrino si posa su un’immagine che 
simboleggia la tenerezza e la vicinanza di Dio. L’amore 
si ferma, contempla il mistero e lo gusta in silenzio. An-
che lui è commosso, riversa tutto il peso del suo dolore 
e dei suoi sogni. La supplica sincera, che fluisce con 
fiducia, è la migliore espressione di un cuore che ha 
rinunciato all’autosufficienza, riconoscendo che nulla 
può realizzare da solo. Un breve istante condensa una 
vivida esperienza spirituale».196

	 Madre del popolo fedele, prega per noi.
 
	 Il sommo pontefice Leone XIV, il 7 ottobre 2025, 
memoria liturgica della beata vergine Maria del 
Rosario, ha approvato la presente Nota, deliberata 
nella sessione ordinaria di questo dicastero, nella 
feria del 26 marzo 2025, e ne ha ordinato la pub-
blicazione.
 
	 Dato a Roma, presso la sede del Dicastero per la dot-
trina della fede, il 4 novembre 2025, memoria liturgica 
di san Carlo Borromeo.
 

Víctor Manuel card. Fernández,
prefetto

mons. Armando Matteo,
segretario per la Sezione dottrinale

	 Leo pp. XIV: 7.10.2025

195195   FrancescoFrancesco, , Omelia nellaOmelia nella  solennità di santa Maria solennità di santa Maria 
Madre di Dio, 1.1.2024:Madre di Dio, 1.1.2024:  AAS AAS 116(2024), 20.116(2024), 20.

196196   Consiglio episcopale latinoamericanoConsiglio episcopale latinoamericano, , V Conferenza V Conferenza 
generale dell’episcopato latinoamericano e dei Caraibigenerale dell’episcopato latinoamericano e dei Caraibi, n. 259., n. 259.


